清三藏聖教目録

龍

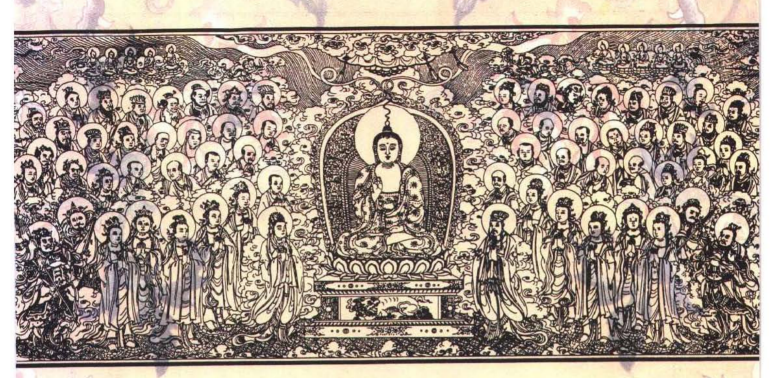
癜

## 大乘經般若部(一)第1册

| 大清三藏聖教目錄四卷 | 大殿若經初會序  | 聖母印施佛藏經讚有序                            | 萬曆印施佛藏經序 | 萬曆御製新刊續入藏經序   | 正統大藏經序        | 永徽三藏聖教序      | 貞觀三藏聖教序 | 御製重刊藏經序                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -   |
|------------|----------|---------------------------------------|----------|---------------|---------------|--------------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>邓四卷</b> | 西明寺沙門玄則製 | 調有序 申時行等奉 撰…                          | F        | 〈藏經序 大明萬曆五年四月 | 大明正統五年十一月十一日: | 唐高宗皇帝在春宫日製:  | 唐太宗文皇帝製 | 雍正十三年二月初一                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
|            |          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |          | 月10           |               | <del>-</del> |         | 11 No. of Constitution of the Constitution of | 200 |

| 二九(玄九)  | 二七(玄七)五九四  | 三五(玄五)五六二  | 二三(玄三)五三一  | 二一(玄一)     | 一九 (地九)    | 一七 (地七) 四二七 | 一五 (地五) 三九四 | 一三 (地三) · · · · · · · · · · · · · 三六〇 | 一一(地一)三二六 | 九 (天九)二九三  | 七 (天七)二六一 | 五 (天五) 二二八 | 三(天三)     | 一 (天一)一六四 | (天一—天十、地一—地十、玄一—玄十 | · 一 大般若波羅蜜多經六百卷 (一至三〇) |
|---------|------------|------------|------------|------------|------------|-------------|-------------|---------------------------------------|-----------|------------|-----------|------------|-----------|-----------|--------------------|------------------------|
| 卷三〇(玄十) | 卷二八(玄八)六一〇 | 卷二六(玄六)五七八 | 卷二四(玄四)五四六 | 卷二二(玄二)五一三 | 卷二〇(地十)四七七 | 卷一八(地八)     | 卷一六(地六)四一一  | 卷一四(地四)                               | 卷一二(地二)   | 卷一〇(天十)三一〇 | 卷八(天八)二七七 | 卷六 (天六)二四四 | 卷四(天四)二一一 | 卷二 (天二)   |                    | 唐三藏法師·玄 奘 詔譯           |

龍



清刻龍藏佛説法變相圖

粤自 **唐奘法** 部之 明帝 立文字之的 而震旦教始的芽其後攝 明勝 至隋大業間 等經乃緘於 西漢伊存口授佛陀經典 重刊藏經序 部 師 别 别 17 通明中 求經使臣蔡愔等至洛陽 而 謂 能博 佛 者 買 三 經 日 疑 日 論 論 吉 經 西 雜 智果於東 巴多於 及戒 既 不 又 所 臺石室魏 經 經 略 隅 有 說 其 達 而 律 苦 經 六 摩 文字 都 經 薩 並 晉而 摩騰 西 内 有 者多所 及 於 演 而 流 百 法 掀 四

游泳 之間 其宏 刊 足 本 七 乃 部 板 板 已失其舊爰命義學詳悉推究記 楚林 依夫以帝王之力 知北 三藏 在 與 京 規 大 房 浙 師 藏板 濃薰 江嘉 是為 思 唐太 自 喬 唐宋 等集 則 本 無 般 興 楚本北藏又 刻 若 府 諸碩 改於唐之 以迄本朝 詔 於 將所得 因 謂 明代 沙 開華 學 之 成 南 沙 者未經 有民 舊 嚴 門 官 藏 雖 代 本 也明永 翻 六口 本 朕 猶 悉帙字句 有增 粉幾 間 譯 大 精 乃 定 私 百 奸益 如是 樂 校 刊 益 為 2 五 暇 書 不 間 經 而

且立一 未 可 智果簡 以人 奉文字則 飛中則 經 别 大 句话 アス 必 海 淄 悖 来 無 皆 澠 歟 是名 17-一語 為 有 出 ンスー 今 補 然 之 如 正端 1. 亦 來固 一默 則 乗 綱 云 音 不可得而 不 爾是 斯 骨 别安名字未 不 演 無 刻 一進一止 善 可 四 出 刑 為序 也 能分 監窮 + ンス 汰 别 混 九 何况於非 俾 黑 车 别諸 猶 三際 歸 皆有佛勃 歸 為 所 夫中垂 嚴 同簡批 得 説二 相 横 淨 、然 也雖一 無 也 亘 既 而 十 計 17-沙音 從 又 垂 在 方方 大 字

雍正十三年二月初一日

则

民

間

南

藏

益

可

知

已

爱集

宗

教

無

通

之

沙

在

京

師

賢良寺官

給

伊

蒲

曉

夜

校

関

鴻

I

重

刊

欲

俾

震旦所

有三

藏

不

至

簡錯字為

耳

目

又

歷代名

僧

所

着義

疏

及機

緑

語

録

其

時

所崇信

者

陸

續入藏未

經

明

眼

龍

基乎西土騰漢庭而故夢照東域而流慈昔 陽而易識者以其有像也陰陽處乎明陰洞陽賢哲罕窮其數然而天地知 湛寂挹之莫測 百福 神力而無下大之則彌於宇宙細之則 控寂弘濟萬品典御十方舉威靈 惑形潜莫親在智猶迷況乎佛道崇虚垂 盖聞 難窮者以其無形也故知像顯 寒暑以化物是以窺天鑑地庸愚皆識其端 投其古趣能無疑感者哉然則 而長今妙道疑玄遵之莫知其際法流 二儀有像顯覆載以舍生 無生歷千劫而不古若隱若顯運 其源故 知蠢蠢凡愚區區 皇 可徵 一四時 大教之 而無 包乎陰 天地而 錐 無形潜 上抑 愚不 攝 製 興 幽 於

土性遊

西域垂危遠

邁杖策孤征積雪晨雅

廣彼

前

聞截偽

開兹後學是以

翹心淨

運栖慮玄門既深文之訛謬思欲分條析

可可

出

隻千

古而無對凝心内境悲

正法之

隆替有玄奘法師者法門之領袖也切懷真 其 松風水月未足比其清華 敏早悟三空之心長契神情先苞四忍之 有之論或習俗而 訓退宣尊羣生於十地然而真教難仰莫能 四 世金容掩色不鏡三千之光麗象開圖空端 之世民仰德而知遵及乎晦影歸真遷儀越 者分形分跡之時言未馳而 其旨歸曲學易遵邪 八之相於是微言廣被極 朗 潤故以智通 無累神 是非 大小 正於馬約礼 測 仙 露 之垂乍沿時 未 含類於三逢遺 成化當常現常 形 明珠 超六 語能 所 塵 アス 空 行

四

龍

雨所 惡因業墜善以緣昇昇墜之端惟 焰共拔迷途朗愛水之昏波同臻彼岸是知 **職妙門精窮與業一乗五律之道馳驟於** 瞻奇仰異承至言於先聖受真教於上賢探 邦詢 歷不能行其葉非道性自潔而桂質本貞良 國總將三蔵要文凡六百五十七部譯 田八蔵三篋之文波濤於口海爰自 途間失地驚砂夕起空外迷天萬里 夫桂生高嶺零露方得法其花蓮出添波飛 聖教缺而復全着生罪而還福濕火空之乾 夏宣揚勝業引慈雲於西極注法雨於東垂 附者高則微物不能累所憑者淨則濁 求正教雙林八水味道餐風應死驚峰 求深願達周遊西宇十有七年窮歷道 而進影百重寒暑躡霜雨 而前蹤誠重 人所託磨 所 L 歴 11] 布

将日月而無窮斯福遐敷與乾坤而永大平人偷有識不緣慶而求慶方與兹經流施與不能沾夫以并本無知猶資善而成善況

五

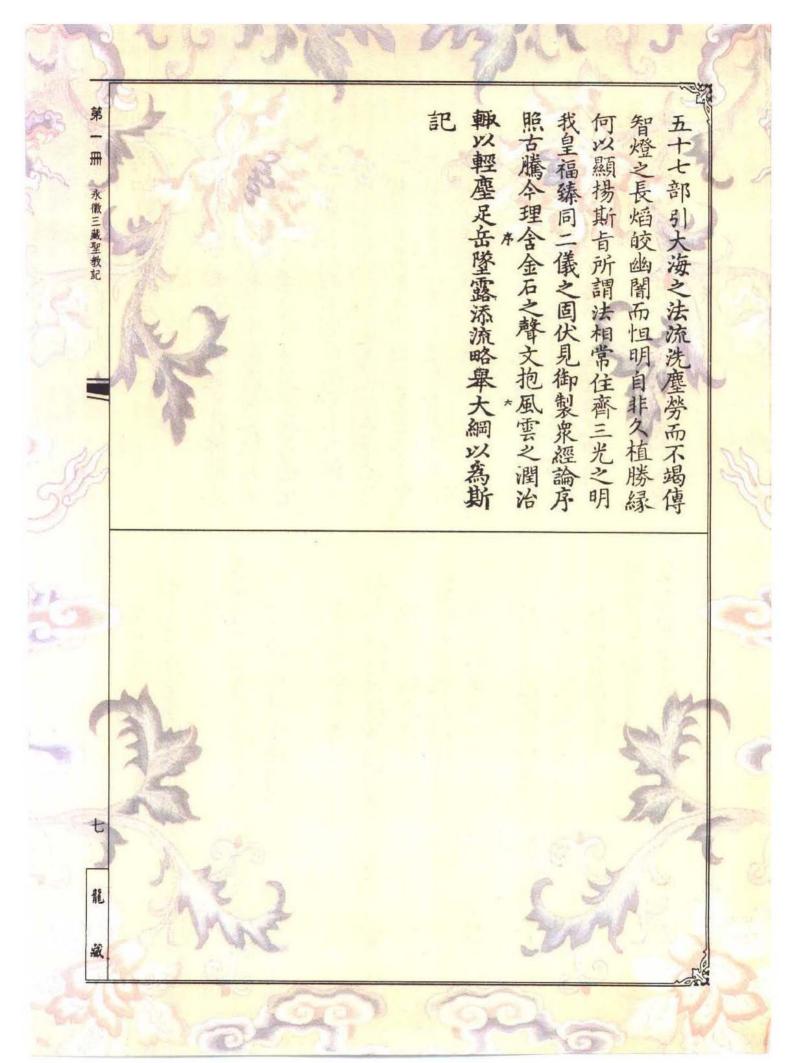
龍

龍

## 永微三蔵聖教記

載備通釋典利物為心以真觀十九年二月

六日奉勃於弘福寺翻譯聖教要文凡六百



正統御製大藏經序

如来之道廣大包天地光明超日月派萬億如来之道廣大包天地光明超日月派萬億如来之道廣大包天地光明超日月派萬億如来之道廣大包天地光明超日月派萬億如来之道廣大包天地光明超日月派萬億如来之道廣大包天地光明超日月派萬億

慈尊洪惟我

貴賤皆至誠篤敬歸向

純仁至孝文皇帝德全仁聖道法乾坤同皇曾祖太宗體天弘道高明廣運聖武神功

大覺之溥齊禮教邁於百王惠澤周乎八表上帝之好生同

大孝之誠孳孳凤夜孔懷劬勞報本之道泰和充溢寰宇皆春惟

考如在天之福於是博采竺乾之松典海藏

傳施功垂就緒

**范里為邓邑**推

三十六函通六千三百六十一卷成畢聖孝之隆敢忘繼述之務大藏諸經六百經理萬邦追惟

語語實際允成受要旨精義皎慧日之昭明字字真如刊印式遂流布妙法玄文備祇園之授

皇高祖之賢福善功斯威嘉慶可知皇曾祖之聖志允弘

1

龍

際開明種種吉祥不可思議是用数序佛玉毫之光家邦永底於清寧華夷均安於佛重達之座萬品亨遇承

大明正統五年十一月十一日

首簡緊紀成績云

九

織

龍

記至 龍不蔵經四十一函起華嚴懸談會玄萬曆御製新刊續入蔵經序

軍母慈聖宣文明肅皇太后所命刻也朕惟聖母慈聖宣文明肅皇太后所命刻也朕惟聖母躬體聖善坐無昇平密契心乗力修聖果因復假筏迷津施航覺海續增兹典果因復假筏迷津施航覺海續增兹典果因復假筏迷津施航覺海續增兹典果因復假筏迷津施航覺海續增兹典果因復假筏迷津施航覺海續增益典

無助故經謂注嚴施捨周於沙界不若和妙圓之體傷罪報之由以修慈善之是與馬門大都使人破塵妄之迷以定禪無為門大都使人破塵妄之迷以定禪無為勝殘去殺之功於吾聖治不為人濟物勝殘去殺之功於吾聖治不為人濟物勝殘去殺之功於吾聖治不為人濟物勝殘去殺之功於吾聖治不為人濟物勝殘去殺之功於吾聖治不為人濟物勝殘去殺之功於吾聖治不為

聖母慈命真可謂續慧敬於昏衢普慈雲於聖母慈命真可謂續慧敬於昏衢普慈雲於

宗社種福人天不可思議者矣若乃梁魏隋

聖母流布是經之意是為序繼流殊矣釋氏本肯朕所不取亦非我唐之主傾國貮以崇像飾瘠齊民以奉

根悟未来之因以城現在之業此其覺

濟物勝殘去殺之功於吾聖治不為

印妙圓之體傷罪報之由以修慈善之

定禪無爲門大都使人破塵妄之迷以

慈悲喜捨爲用以填愛始殺爲戒以我

龍

藏

萬曆 衙 製

聖母印 施 佛藏經序

古 閎演真觀而後代 聞儒術之外釋氏有作以虚無為 以齊度為妙用其真詮密微其法派 譯歲增無總奉言苞

七函我 庚申 兹藏 極貝葉有所不盡龍藏有所難窮 由大乗般若以下計六百三十 經繕始于永樂庚子梓成 于正

聖母慈聖宣文明肅皇太后又益 一以華嚴 懸

生萬 勸善覺迷諸苦解脫 教者賢愚靡不歸依則知刑賞所及 因是以聞其風者億兆馬之命智慕 以下四十 法萬法歸 函 一心 而釋典大備 諸佛 覺 心 印人人具人情夫一心 一善皆資

> 詎 神道 不信然恭惟 衚 表别有 制 以設教善世而博化諦觀象 刑賞所不及善法 陶冶矣先師素王亦云聖 牖 之盖 生

母 發弘願普濟奉倫遂托忠誠誘善勤

召赦孤 於 虚空繪塑金容散捨於大地濟貧板苦 無立姓字齊施僧倫成修賓塔立監於 侍 傳宣廣修聚因乃印禪經布 世个生明四智於 图到 無善不作無徳不備證三身 六通 心地普惠 施净

雲興 域 無鉅咸受益而蒙禁有性 無鉅咸受益而蒙禁有性有生盡食穌三千編覆慈雲法而滋培于百億無微 而 飲惠便 普賢無 咸盈如是 福利 鴻 之田 大垂玄澤 與人 同樂仁壽之 可思議且 甘露霑 灑

聖母印施佛蔵經讀

廣大義肯遐深要歸于澄徹心性利濟 說主清淨出世帝王所不道然而訓化 臣等竊聞釋教来自西土與於東漢

民物是以雖當儒道昌明宇宙淳和之

際而其書不廢大乗般若以来祖祖相 禪言武庫莫方其富尊必禁地緇流弗 承心心相印卷帙益多泉為大蔵總括

上聖垂仁曷以播宣斯理我 親其全非供

聖母慈聖宣文明肅皇太后

功周法界融最上之真諦懷

皇上無疆之皆而推其餘以祐 大覺之弘慈乃印施兹蔵以祝 延我

> 皇上之 聖母之徳意拜手稽首為讚日 微 學惟聖道 如日殿天

接引未来 亦有釋教 萬有畢照 於皇

如月破闇 誕被八挺

聖母

外息諸線 皈依十方

億兆宣

永拔沉淪

79

似於儒理亦有相發明者馬謹對揚

心甚盛也臣等因得涉獵稍窺文

能 藏

聖母皆流布施如

西惟本願 一一世劫

五

龍

## 大般若經初會序

以居則尋香之堪彌峻馬識夫我之所根者 想想妄而我不存蘊之所擊者名名假而蘊 竊案諸會别起每止一部軟復本以殊迹各 無託故即空之談路亡言之理暢閱紛俗於 敷弘心要何者夫五 為有情之封二我為 申一序至如靈峰始集宏韻首馳控蕩身源 四昔徒掌其半珠會兼十六个乃握其全寶 理鏡三辰鬱矣斯文備乎兹日然則部分一 有封之宅宅我而舉則逐焰之水方深封蘊 教宣臻所以帝序金照皇述瓊振事邈千古 鎮自非聖德遠軍拍人孤出則立音罕質圓 被人天括囊真俗誠入神之與府有國之靈 般若經者乃希代之絕唱曠劫之遐津光 开 明 沙 門 立 則

一七

龍

清三藏聖教目録卷第

大乗經

若部

雲騰致雨露結為霜金生麗水王出崑岡 寒來暑往秋收冬藏閨餘成歲律呂調陽 天地玄黄宇宙洪荒日月盈是展宿列張

劍號巨關珠稱夜光果珍李奈 大般若波羅蜜多經六 百

菜重芥

放光般若波羅蜜經三 +

摩訶般若波羅審經三 +

河

光讃般若波羅蜜

經卷十

道行般若波羅審經+

品般若波羅 審經 卷十

潛同二級經小

摩訶般若波羅蜜鈔經

卷五

大 明度無極經六 五卷 卷令

羽 同二 函經

金剛 勝天王般若波羅蜜經 **內般若波羅審經三卷大王般若波羅審經三卷** 

翔 同九 函經

佛說濡首菩薩無上 能 仁王護國般若波羅 金剛能斷般若波羅蜜經 斷金剛般若波羅審經 一清淨 審經卷二 分衛經二 譯卷

實相般若波羅審經

1

龍

摩訶般若波羅 大明 咒 經

佛

經

若波羅審多心 經 同三 卷,經

文殊師 利所說摩 若 波羅 密 經

實積部

師 利所說般若波羅 經

同四 函經 龍

師火

官

一百二人皇始制文字

卷百

大方廣三戒經三

佛 説 無量清 淨平 三卷 卷今

説 説 無量 阿 彌 陀 經 經 卷二

服 同六 函經佛

佛 説 阿 悶 佛 國 經 作二

> 衣 同+ 函 經

説胞胎

經

法鏡

經

殊師

利佛

土

一嚴

淨

經

說普

門品

經

卷一

郁迦羅 越問菩薩 經

佛 幻 説 士仁 决定毘尾經 賢經 心經

佛 佛 說優填 説 須摩提經 王 經

佛 說離垢施 說須摩提 女經 經 同三 卷經

閣世 術達 薩 經

佛

龍

裳同七 須賴經二卷

得無垢女經佛說須賴經 佛說如幻三昧經三 殊師利所說不思議佛境界經二

善住意天子所問經老 太子刷護經

推同九 子和休經

大乘顯哉經太

陷

惹上菩薩問大善權經二

彌勒菩薩所問本願經 佛説大乘方等要慧

切諸佛境界智嚴經三經

大集部

位讓國

大方等大集經三十

有

大乗大方等日截經十

虞

大方等大集月藏經十

唐 一經大乗大集地藏十輪經

佛說大方廣十輪經

毘耶娑問經二 勝鬘師子乳一乗大方便方廣經

佛說摩訶行寶嚴經人

佛遺日摩及寶經

0

龍

罪三經

般舟三昧經三

阿差末菩薩經七

**P** 国 五 經

虚空報菩薩經悉

虚空藏菩薩神咒經

佛說菩薩念佛三昧經六觀虚空藏菩薩經二經

佛説大方等大集菩薩念佛三昧經

民

發同四個經

無言童子經悉

奮迅王問經二

殷同三經

寶星陀羅尼經八

度諸佛境界智光嚴經一 大乗金剛髻珠菩薩修行分經

龍

華嚴部

藏

周二四經 大哀經人 大集譬喻王經二 無盡意菩薩經

湯坐朝問道垂

大方廣佛華嚴經

伏戎羗遐 拱平章愛育黎首臣 大方廣佛華嚴經八

大方廣佛華嚴經普賢菩薩行願品

邇同三

函經

佛華嚴

如來德智不思議境界經

信力入印法門經

卷五

經說作二 如來與顯 經 表四

函二

大方廣入如來智德不思議經 佛華嚴經修慈分

莊嚴菩提心經

佛說菩薩本業經三經

佛說先沙經 大方廣佛華嚴經續入法界品

經

同三

大方廣菩薩十地 及世品經太

體同二 函經

住 經

表六

同六 函經佛

顯無邊佛土功德經 同三 卷 經

龍

藏

大方廣如來不思議境界經二 大方廣佛華嚴經不思議 大方廣普賢所説經

道

佛 説 住 經 珠 卷五同三 經 卷經

漸 等目菩薩所 備一 殊 師 切 利 智 問 菩薩 問 德 經

經

涅槃部

賓歸王 樹 大 本大般沒是祭 鳴 涅+作經 縣 卷四卷四 Ju

鳳

在

南

説方等如 涅槃經 般泥 後 洹 分 經 經卷二 六三 卷十

大

般

經

七卷一卷三

食同六 函經

佛

方等混洹

經

四 大 童子三 般 混 洹 珠 經

卷六

經

卷三

經佛

般 佛 佛 佛 泥 垂 滅 臨 洹後 度 涅 般涅槃學說 後 槃 灌臘 棺斂 記法 葬送 經 住 教 同四 經 卷經 經 誡 經 遺亦数名

五大部

外

重譯經

化 同三 逐經 金 光 明 最 勝 王 經 卷十

金光明經過

駒

同三

丞 經

大般涅槃五

經

佛

集聚德三昧 切福德三昧經 經卷三 卷三

龍

同三

合部金光明經

添品經正法華 法華經 法道

盖口經

阿

惟越致

卷四

遊 經 卷六

華經觀世音菩薩普門品經

妙法蓮 薩曇分陀利經 同是經

法華三昧經

妙法蓮華經

卷七

方 六度集經八 大乗項王經 方等項王經

同三 維函經

摩詰所説 經卷三

摩詰經三

維

神足無極變化經 卷四

道

五經 不必定入定入印經 不必定入定入印經 本

萬月三 函經

分別縁起初勝法門經 説縁 生初 初勝法門經上 同上卷下

及

四

龍

此

函,經

其兩經

卷十

佛見短到天為日本 佛說寶雲經

阿五 函 經 母說法 經差三

佛 說同二續解卷經解 節 經 卷一

不 退 轉 法 輪 經 轉卷四 輪

博嚴淨

法

經 卷四

每二級經 出作二函

四

大莊

續 解 脱 脱 如來所作隨順處 地波羅塞了義經

相

相

恭

同三持 佛 世經四

佛 方廣寶篋經二 説 説 記文殊師利現實点 大灌 頂 神 兜 經 作十 卷卷

函經 師 如來本願 經卷一

惟

同六

璃 來本 願 功 德 經 五月三四

他真陀羅所問實如來三昧經 樹緊那羅王

常三四經

經

諸法

無行

經

菩薩所問

經

卷四

諸法本無

所問

經

卷四

五

龍

藥師

琉璃

光七

佛 本

願 功 德

經月本

番字藥師七佛

本願

功德經

楞

你阿跋多羅

卷四

佛說

阿闍

世王

經卷二

養二四經 楞伽經 卷十

大乗入楞伽 經 卷七

菩薩行方便境界神通變化經三

豈

三經 大陸 選尾 乾子受 記經 卷

敢

大乗大悲分陀利經

東八

設と回経

大莊嚴法門經二 説 記大淨法門品經 與 釋 中 附 前 經 基 起 三 昧 經 四 卷-第鉢

四路別

大雲請雨經 經卷一 卷下

佛說大方等大雲請

雨

經 卷一

大雲輪請雨

同上

傷同二 函經

勝思惟梵天所問 思益梵天所問 經 表四 卷六

女

月燈三味經

十一卷卷

慕月六 函經

佛說象脏 月燈三昧 經經經

同二是經

龍

佛

說

彌勒來時

經

佛 佛 佛 心梵 説大 説 經 天所 乗同 契 所 大乗 性 經 經 經 郷 悉 卷二 卷四

貞 光十 同五持 函般

佛 説 觀 無量壽佛 經 卷一

佛 稱讚淨土佛攝受經 説 阿 彌陀經

拔 附神 切葉障根本得生淨土神咒尽 力

出 阿 彌 陀偈 經二 經 咒三 同經 卷一

佛説彌 佛 説觀彌 阿彌陀 勒 勒菩薩 下 生 經 同二 + 生 一党率陀天經

> 潔 經二 同十 函四 切 法高 王經 老一

佛說第一

義法勝

經

卷一

佛說大威燈光仙人

問

經

佛說

彌勒成佛經

觀

彌

勒菩薩下

生經

同三

卷經

説

彌勒

佛

經

順權方便經二 佛說諸法勇王 經

佛說樂瓔珞莊嚴方便經一

佛說九色 佛說 佛説 菩薩 睒子經 太子 談子 沐腿 鹿經 經 同五

龍

佛說老母經 佛說老女人經 大乗離文字垂光明藏 無字質篋經 来倫照光明藏無字法門經 經

佛說老母女六英經 佛說長者子制經 同 夫 授 經 主

佛說申日兒本

佛説月光童子經

佛説逝童子經

佛說菩薩逝經

佛說犢子經 佛說徳護長者經 經 經 卷二同五 卷經

說乳光佛經 說無垢賢女經

> 男司九 函經

佛說轉女身經

伽耶山頂經 人殊師利問 同二菩提 經

大方等大雲經點佛說詩佛經二級 佛說決定總持經 大乗伽耶山頂經二 佛説 泉頭精 舍 極 卷經

如來莊嚴智慧光明入 切佛境

效同二

深客解脱經五卷 天經五卷 天經五卷 天 三經

同四卷經

報

經一一一

同十寶函九如

| 株經二

上

依

經

來示教勝 勝光天子說王 軍王 法 經

三昧文殊師 菩薩問法身經

佛說濟諸方等學經過

- 卷經显

佛說如來智印經 太子須大拏經 大乗方廣總持經 卷一

無極寶三 慧印三昧 味經 經

佛說

説

佛說最無比 經

佛說希有校量

功

徳、

經

同五

卷經

説菩薩修行四

法

經

佛說大乗四法

經

佛說前世三 佛說銀色女經 轉 經 同二

説阿闍世王 違王上佛受決 經

五

正恭敬

經

同四

卷經

龍

藏

佛說甚希有經

佛説 如來師子 吼 經 經 问四

佛說大乗百福 佛說大乘百福相 佛說大方廣師子引 莊 嚴 經 相 ,經

佛説善恭敬經

妙法決定業障經三經稱讚大乗功德經

佛說具多樹下思惟十

因

緣經

佛說百本生死經

如來獨證自誓三昧經三經佛說自誓三昧經

佛說轉有經

方等修多羅

王

經

佛說文殊戶利行經四經佛說文殊師利処行經

大乘造像功德經上下知二十經

佛說造立形像福報經佛說作佛形像經

佛說灌洗佛經

佛說浴像功德經

浴像功德經

佛說校量數珠功德經

曼殊室利咒藏中校量數珠功德經

同心を

佛說龍施女經

佛說八吉祥神児經

佛說八吉祥經佛說八陽神咒經

佛

佛名號

經

+ + \*

0

龍

盂 欗 盆 鄉

佛 佛 佛說報恩奉盆經 説觀 八孔雀咒王 藥王藥上 經 經 終三卷三 同八 一菩薩 經

佛 母大 説大 孔雀 明 Ŧ

過 同九 佛説大孔雀王雜神 佛函經 佛說大孔雀王 說孔雀王兕經 神界二 經法卷 兜 經 附結 光 同二 卷經

能 經二 同十函四

必改

得

千眼 千臂觀 世音菩薩陀羅 足

神

罗

經 同上卷下

經 手干眼觀世音菩薩姓陀羅足身

觀世音菩薩秘家藏神咒 干手干眼觀世音菩薩 大悲心陀羅足經 廣 經咒卷 大圓 附翻 大滿 無

觀自在菩薩如意心陀羅足經三 觀 世音菩薩如意摩尼陀羅尼經 輪陀羅足經 卷經

不空胃索心咒王經三卷人佛說不空胃索咒經三卷人

卷令

不空胃索咒心

經

卷一

不空胃索陀羅尼

經

不空胃索神咒

NY

大金色孔雀王咒經

觀自在菩薩但 經 嚩多明隨 心陀羅 尼

龍

請觀世音菩薩消伏毒害陀羅尼咒

經

佛說十一面觀世 音神 別經 同 卷經

一面 神咒 心經

千轉陀羅尾觀世音菩薩咒 經

咒五首! 經

咒三首經月經五經

大方廣菩薩藏經中文殊師 利

宇陀羅尼法

曼殊室利菩薩咒藏中一字咒王經 十二佛名神咒校量功德除障滅罪

經

佛說稱讃如來功德神咒經 同四 卷經

積陀羅足神 咒 經

師子奮迅菩薩所問經

佛說華聚陀羅足咒經

六字咒王經

六字神咒王經五

卷經

莫二十一

楚女首意經

有徳女所問大乗經

佛說七俱脈佛母心大準提陀羅足

經

佛說七俱脈佛母準提大明陀羅尼

七 七俱版佛母所說準出 經回差 提陀羅尼經

種 種 雜咒 經

佛 佛 頂尊勝陀羅足經 頂尊勝陀羅 足經 卷經

龍

志 图

函十

每三

函經

十作

妙

臂印

幢

一吃羅

尼

經

同三

卷經

勝

幢臂印

吃羅

尼

經

出

生

無邊門陀

羅

尼

經

説

陀羅

尼

集經

佛 最 勝 頂 説 最 佛 佛 頂陀 勝 頂尊 陀 羅 羅 尼 尼 淨 松平 除 尼 卷經 經 同二 卷經

舎 利 弗 陀羅 尼 經

佛 佛 說無量門 説 無 量門破魔 微家 陀羅 持 經 九尼 經 同二 卷經

訶 訶 離陀

離 陀 經降同二尼卷經 老經 經

佛

説一

向

出

生菩薩經

何

難陀

E

佉

尼

阿

難院

目

佉

尼

佛

説出

生無量門持經

佛 佛 方最勝 説持 説 經 陀 粦凡 句 燈王 尼 鉢 一如來助 郷

如來方便善巧咒經 同四 卷經

虚空藏菩薩 問 七 佛 陀羅 尼 咒 經 栽一

護命法門神咒經 **護命法門神児經三經金剛秘密善門陀羅足經** 善法方便陀羅 尼 咒 經

金剛 場陀羅尼經

佛説 金 尊勝菩薩所問 岡川 無崖 陀羅尼經 L 味 際總 广它 羅 持 尼 切諸法 法 經 門 老一 經

藏

龍



大清三藏聖教目錄卷第二

單譯經

談彼 毎十個經 住斷結經 十作 卷二 作十二卷

卷伞

菩薩道樹經

佛説幸經一 菩薩生地經一經

成具光明定意經 無垢淨光大吃羅足經 卷一

摩前摩耶經二

短 一 一 三 經

佛説内藏百寶經

諸德福田經 佛說寶網經一 大方等如來藏經一經

> 佛說菩薩行五十緣身 佛說温室洗浴衆僧 佛說菩薩修行經 佛說金色王經 同四 卷經 經

經

佛語法門經

佛説四不可得經三經

須真天子經二

觀世音菩薩得大勢菩薩受記經 佛說觀普賢菩薩行法 經

不思議光菩薩所說經一

超 除恐災患經 日明三味經二

靡 同四 函經

佛說首楊嚴三昧經三 未曾有因緣經二

三五

龍

稱楊諸佛 諸 佛要集經 功 徳 經卷三

每五野面經劫 十作 經卷二卷十 函

佛說 未來星宿劫干佛名經 現在賢劫干佛名 過去莊嚴劫干佛名 佛 説 佛名 五千五百佛名 經 經 神門除障 經 老一 禄一 起卷 升

> 佛說薩羅國 經

佛說十吉祥經

佛説 佛説長者女養提遮師子乳了義經 一切智光 明仙人慈心因緣不

食肉經 同五 卷經

大方等陀羅足 經 卷四

使可

信

月十函三

經經

作八五巻

卷伞

力莊嚴三

琳

經

作三

二卷

部 佛

下經名

經

大威德陀羅尼原

藏

龍

説

思議功德諸 佛

三昧本性清淨不壞不滅經 所護念經差

佛説師子 岡山 月佛本 生 經

演道俗業經 佛說長者法志 同三 妻經

觀察諸法行經 卷四

佛說華手經 法集經去 卷十

佛說施燈功德經一 金剛三昧經二 大方廣圓覺修多羅了義經一

量

觀佛三珠海經+

墨二個經

悲同四極 菩薩本行經是 方便佛報恩經七

> 墨二回經 大方便佛報恩經七

悲同四 函經

央据魔羅經四 菩薩處胎經五

紙同三經 菩薩投身飼餓虎起塔因緣經二經 菩薩內習六波羅蜜經

佛說明度五十校計經二三昧弘道廣顯定意經奉 無所有菩薩經四

杂五五經

三七

文殊 大方廣如來祕客藏經上下 大乗客嚴 師 利問 經卷三 經

羔、

苦薩瓔珞經作二十

半同九 函經 大佛頂如來密因修證了義諸菩薩 行首楞嚴經+

> 景十七 經

佛 說海龍王 經 卷四

佛爲海龍王說法印經 佛說右繞佛塔功德經

中陰經二 占察善惡 佛說師子莊嚴王菩薩請問經六 卷下

卷經

僧伽吒經

作四三卷

卷今

殊

師利實藏

陀

足經

卷一

七

佛所說神咒

經

卷四

出生菩提心經

佛説佛印三昧經

同二

卷經

頭陀

佛 説法 説 樹 提伽 常住

經

經

三八

龍

佛說蓮華面經 師子素默娑王斷肉經 佛説妙色王因緣 佛說差摩婆帝受記經 面經同上 經同四 卷下同上 經 **悬經** 

佛 説 四草 經

過 佛 去佛分 說當來變經 衛經

佛説法滅畫經 說甚深大四 向 經

行經月十天王 辟 羅 經 同七 卷經

佛說大普賢陀羅尼經 阿 大吉義神咒經 吒婆拘思神大將上 佛陀

羅

足經

佛說大七寶陀羅尾經

佛說安宅神咒 經

六字大陀羅尼咒經

幻師威陀神咒經

佛 説辟 除賊害児經

> 佛説児齒 佛説咒目經 説 咒 時 經 沥 經

佛説児小 兒經

**阿彌陀皷音聲王陀羅尼經** 

佛說摩尼羅 佛說檀持羅麻油述 亶 經 同十卷三 經 經六

佛說護諸童子陀羅尼 肥 經

諸佛心陀羅足經 拔濟苦難陀羅尼 經

名普家陀羅尼 經

佛說六門陀羅尼 佛 説持世陀羅尼經 經

清淨觀世音菩薩普賢 陀羅尼經

卷同

龍

佛集會陀羅 足經

佛説智炬陀羅 足經

神 兜

佛說隨求即得大自在陀羅尼 經 局 卷

佛説 切法功徳莊嚴王 經

佛說拔除罪障咒王經

佛說善夜經

院羅尼求聞持法三經一佛說虚空藏菩薩能滿諸願最勝心

佛說佛地經

百千印陀羅尼經

莊嚴王陀羅尼經 香王菩薩陀羅尼咒 經 同整經

諸法最上王經人 優婆夷淨行法門經

干佛因緣經

佛說賢首經

異出菩薩本起經二經

利般涅

彩經

大人 覺經三經

佛說

月明菩薩

經

佛 説心 明 經

佛説滅十方真經 佛說鹿母經四 卷經

佛說 魔逆經老

佛説 商主天子所問經 頼吒和羅所問德光太子經

大乘四法 經

離垢慧菩薩 所問禮佛法經二 表 經

維 經二 文殊師 同十 函二

> 四 0

**寂照神變三摩地經** 

金剛

頂瑜伽中畧出念誦

經

悉四

佛說造塔功德經

佛説不增不減 經

佛說堅固女經

牟科曼陀羅咒經

作二卷今

二今

寶樓閣善住祕密陀羅尼經

卷三

金剛頂經曼殊室利菩薩五字心陀

佛說大乘流轉諸有經

佛 説大意經

受持七佛名號所生功德經 卷一同六 老經

金剛光酸止風雨陀羅尼經

賢二經

大毘盧遮那成佛神變加持

經

基七

蘇婆呼童子經差

函經

字佛頂輪王經

蘇悉地 羯羅 經

同八

作三經四卷卷六

佛 佛說救面然餓鬼陀羅尾神咒 觀自在如意輪菩薩瑜伽法要二 說廿露經陀羅尼 羅尼品 A型 卷經

說大陀羅尼末法中一字心咒經

同三卷經

小乗經

阿含部 作聖徳建名立

龍

四

形端表正空

增壹阿含經 卷五

谷傳聲虚堂

智聽禍 阿含經 因 每四 函經 十作卷五 卷四 + di

别 佛 阿含經 譯雜 説 長 阿含經 阿 含經 作二二二十十卷十 一卷令 六卷 卷伞

惡

長

阿含十

報法

經

起 世因本經半

積

函經起 世經 卷十

同五 説

福

緣 經三 同十 佛 説

佛

説

| 梵網六十二見經

迎羅越六方禮經 1 經

佛

般

泥

洹經

卷二

説

人本欲生經卷一

函六 本起經

佛說鹹水喻經 佛説七知經

佛說閻羅王五天使者經 佛説一切流攝守因經 佛說鐵城泥犂經

佛說離無經 法經

佛説阿那律八念經

佛説古來世時經六經

龍

佛說樂想經

佛說漏 佛説求欲經 佛説阿耨越經月 分布經 卷經

佛說受歲經

佛説伏姪經 佛說梵志計水淨經三經

佛說弊魔試目連經三經 佛說魔焼亂經

佛説泥幹經

佛說齊經三經 佛說優婆夷墮舍迎經

佛說苦陰因事經 佛說苦陰經

佛說釋摩男本經三經

佛說邪見經 佛説十支居士八城人經 佛說婆羅門子命終愛念不離經 佛說輕摩肅經

佛說箭喻經

佛說普法義經六經

佛說戒德香經 佛說廣義法門經

佛説四人出現世間經 佛說諸法本經

佛說瞿曇彌記果經五 表 經

善經四

同十画三

佛 佛說梵志阿嚴經一 說寂志果經

佛說頼吒

和羅

經

4

几

龍

佛說養生子經

佛說四諦經佛說梵志類波羅延問種尊經四

卷 經

佛說恒水經

佛說本相倚致經佛說瞻婆比丘經

佛説緣本致經

佛說文陀竭王經日極佛說頂生王故事經

三歸五戒慈心厭離功德經

佛說須達經

佛說梵魔喻經四經佛為黃竹園老婆羅門說學經

佛說尊上經

佛說點調經

佛說意經

佛說應法經五經

佛説

波斯匿王太后崩塵土全身經

須摩提女經三經

佛說三摩褐經

佛說婆羅門避死經

頻毘娑羅王請佛供養經施食獲五福報經

佛說養城摩經六經出家經佛說長者子六過出家經

佛說四未曾有法經佛說力士移山經

佛說為城警經

龍

四四四

大清三藏聖教目錄

五

五母子經四經

阿難分别經

法經

七 佛說舍利弗目犍連遊四 佛父母姓字經 衢 經 同四卷經

佛 說放牛經

緣 起經

佛說十一想思念如來經

佛說國王不黎先尼十夢經 佛説四泥犂經 舍衛國王夢見十事經 阿難同學經

五蘊皆空經

十三

慶二十九

阿難問事佛吉必經

摩鄧女經

摩登加經三卷 舎頭諫經一 摩鄧女解形中 一卷中六事經六經

佛說七處三觀經 阿那邻邸化七子 同上 經

大愛道般涅槃經

治禪病祕要經

卷二

佛說聖法印經 佛 五 **性醫** 母般泥洹經 經 同整經

王耶經 沙彌 羅經

玉耶女經

阿嫩達經

四五

龍

佛說不自守意經 佛 説水沫所漂經

轉法輪經 佛説滿願子經

佛説 八正道經

佛説三轉法輪

經

難提釋經

佛説馬有三相

經

佛說相應相 佛説馬有八態譬人經 可經 卷 —

雜藏經

餓鬼報應經三經

思問目連經

同五經

説

四十二章經

過去現在因果經過太子瑞應本起經

佛說柰女者域因緣經一

非實寸陰是競資

單譯經

正法念處經七

同十級經 佛說李女者婆經奉

游沙王五願經

琉璃王經

佛說海 佛說義足經二 佛說法海經四經 八德經

四 六

龍

同十四三 佛説 佛本行集經六 佛説出家緣經 佛說分別善惡所起經一 禪 佛說大安般守意經二 佛説處處經一 佛說罵意經 佛説阿含正行經 佛說得道梯隆錫杖 佛說進學經 佛説法受塵經 行法想經 + 八泥犂經 同二卷經 經月七 +

> 長者懊惱三處經 須摩提長者經 陀國 王經

分别經

阿難四

事經

同四 卷經

四願經 未生怨經

稍狗經 同卷 八關齋經

孝子經

阿鳩留經 黑氏梵志經

佛為阿支羅迦葉自化作苦經 佛說罪業報應教化地獄經 一兄弟經

龍

四

藏

附錫

法持

卷經 經

佛 説長 音悦 經 同八 卷經

説 説 七 女 的市 經 經

佛 説越 説所欲致患 難經 經經

阿 閣 經 世 王 問五 逆 經 同五 卷經

孝

同十 佛 本 函六 説 事 中心 經 卷七 經

佛 説 大魚 事 經

佛

說見正

經

佛 佛 説 説 呵 周島 啊 那 含經

説

四

難七

夢經

燈 指 因 緣 經 同六 卷經

佛

説

婦

遇

佛

說

當

經四 佛同十 五 函八

佛

説

無服

有

經

經同八卷一卷經

百弟子

自說

本

佛

説 五苦章句經

佛

説堅意經

長爪梵志 佛説淨飯王般涅槃 佛説與起行經 請問 經 同三

卷經

佛 説 四天 Ŧ 經

比丘避 佛 佛 說禪行三十七品 説摩訶迦葉度質母經 女惡名欲自 殺 經 經

佛說觀身經 說無常經 缺臨 服附終 方

πu

龍 撤

佛說是教誠經

佛說蘇蔣病經

佛說十二品生死經佛說業報差別經六經

佛說佛大僧大經四經佛說五無返復經本

佛説羅云忍辱經

佛説大迦葉本經

佛説四自侵經

佛為年少比丘说正事經

佛說自愛經七級

天請問經一一一天請問經

佛説末槵經

佛說無上處經

佛説普達王經順至長者因縁經六

佛説梵摩難國王經佛説鬼子母經

佛説孫多耶致經

佛說父母恩難報經

佛說新歲經

佛説九横經八經佛説羣牛譬經

說五恐怖世經說九横經八經

四九

龍

佛説懈怠耕者經 佛説弟子 死後生經

佛說辨意長者子所問經

無垢優婆夷問經 同五 卷經

佛説耶祗經

佛説旃陀越國王經 佛說摩達國王經 佛説末羅王經

佛説出家功德經 佛說五王經

佛説領多和多者經 同八 卷經 佛

的說梅檀樹經

揭 同五

函經

陰持入經月本

卷下卷三

き九

宋元入藏諸大小乗經 分別善惡報應經上 佛說大乘莊嚴寶王經四

卷下

力 卷經

大方廣總持寶光明經五佛說守護大千國土經五

來陀羅尼經

佛說大乘聖無量壽決定光明王如

佛説大乗聖吉祥持世陀羅尼經

佛説卷同 大乗日子王所問 經

忠同十 **涵** 大 經 佛說金糧童子經二經

佛頂放無垢光明入普門觀察

五 0

佛説因縁

僧護經

龍

佛説樓閣正法甘露鼓經 如來心陀羅尼經上下

息除中天陀羅尼經

切

如來正法秘密篋印心陀羅尼

佛說大乘善見變化文殊師利問法

妙法聖念處經

作四卷

同經

佛説大迦葉問大寶積正法經五

作卷

經

聖虚空藏菩薩陀羅尼經

佛説大護明大陀羅尼經 佛說無能勝播王如來莊嚴陀羅尼 同四 卷經

經

最勝佛頂陀羅尾經

聖佛 母小字般若波羅蜜多經

消除一切閃電障難隨求如意陀羅

尼經

聖最上燈明如來陀羅尼經五

大寒林聖難拏陀羅尼經 卷經

佛說諸行有為經

函一卷二

則 經三十

嗟戦曩法天子受三歸依獲免惡道

經

佛說較量壽命經二經

佛說聖持世陀羅尼經 佛説沙彌十戒儀則經

佛說布施經

佛說聖曜母陀羅尼經回經 集名數經

丰

龍

藏

五

聖多羅菩薩一百八名陀羅尼經二

聖觀自在菩薩一百八名經計二緣生祥瑞經日卷

佛説目連所問經

勝軍化世百喻伽陀經外道問聖大乗法無我義經

佛說蒸菊五法經

六道

一伽陀經

同二 卷經

佛說茲菊迎尸迦十法經

大乗寶月童子問法經 諸佛心印陀羅尼經

佛說運華眼陀羅尼經

佛說觀想佛母般若波羅蜜多菩薩

經

佛說聖大總持王經佛說如意摩尼陀羅尼經上經

佛説最上意陀羅尼經

佛説持明藏八大總持王經

聖無能勝金剛火陀羅尼經

佛說尊勝大明王經

佛說智光滅一切業障陀羅尼經

盡十七經

佛説

如意寶總持王經日

佛說實生陀羅尼經佛說大自在天子因地經

佛說十號經

自经

五二

稙

經 經四

佛說普賢菩薩陀羅尼經

廣大蓮華莊嚴曼拏羅滅一 大金剛妙高山樓閣陀羅尼 切罪陀

佛説大摩里支菩薩 羅 尾 經二經 卷一 經作七 四卷 卷令

佛說摩利支天經二經 佛説摩利支天陀羅尼咒經 佛說未利支提婆華鬘經

佛説 佛說 毘婆尸佛經日本下 長者施 毘沙門天王經月 報 經 老經

佛説大三摩惹經 佛説月光菩薩經

命同十四經

佛說聖莊嚴陀羅尼 經 上

千轉大明陀羅尼經

佛説 說大乗無量壽莊嚴 福照般若波羅, 審經 經 **同上同三** 卷中卷經

羅經 同三卷經

佛說華積樓閣 衆許摩訶帝 佛說聖六字大明王 佛 佛説勝旛瓔珞 説 説 七佛 解憂 經 陀羅 陀 作十 羅 七三 卷卷尾 足經重 陀羅 足經 月五 卷經

大清三藏聖教目錄卷第三

龍

藏

大清三藏聖教目録卷第三

**路** 同 升 經

佛母實德藏般若波羅蜜多心經佛母實德藏般若波羅蜜經月卷下

佛説諸佛經

舎黎娑擔摩經

佛說在金剛大教寶王經月卷

經經

佛

説

切

如來為瑟膩沙最

勝

總、

持

普 佛 説 説 提 改護國 心觀 四 無 所畏 釋 者所問 同三 經 卷經 作四 二卷

卷本

增

羅

尼

經

佛說大乘戒經聖六字增壽大明陀羅尾經

休說五十頌聖般若波羅審經佛說聖最勝陀羅尼經

佛説 迦 佛 羅 禁仙 説 俱积羅 拏説 較 量 説 救 陀羅尼 切 佛 女 人經 兒 刹 經 疾 功 病 同十 德 卷經 經 經

佛説消除一切災障實髻陀羅尼經

佛說 佛 佛 佛 説鉢 説 説 梅 宿命 妙色陀羅 蒯 檀香身陀羅 智陀羅 那 賒 嚩 尼 哩 尼 經 尼經 經 羅

誓願

羅

尼

經

五 尼 經

説 功德 羅尼 羅 尼 經 松平

佛說聖多羅菩薩

經

經

佛

大吉祥陀

羅

尼

經

羅尼

經

臂陀

説洛义 陀羅 尼經

佛說辟除諸惡陀羅足經 佛 説大愛陀羅 尼 經

阿十 老二

經

佛 佛 説 人 仙 經

説頻婆娑

經

佛

説尊

那經

同四

卷經

説八大靈塔名號

処

佛

説阿

羅

漢具

德

經

佛 説 説 信解 舊城 智力經 输 經 同四

卷經

經二 同十佛 正 巫三 句王 經 同上

> 佛 説秘密八名陀羅尼

經

羅尼

經

觀自在菩薩母陀 戒香經 同老經

佛 佛 説妙吉祥菩薩陀 說無量壽大智陀 羅 羅 凡 足

佛 説宿命陀羅尼

佛說慈氏菩薩陀羅 佛 說虚空藏菩薩陀羅 尼

寳授菩薩菩提 來名號 門 陀 行 陀 羅 經 羅 經五 尼 尼 經 同咒尼 經

延壽妙

五 五 切如如

龍

説法身 經

佛 說解夏經 佛 功 徳 經 同五 卷.經

佛 説帝釋所 問 經 同二 卷經

薄 佛 函十 佛 每二 説 説末 函經 大 四五生十作卷卷三卷二 十作 曾 有 止 法 方 經 便作六 經三卷 作四卷伞 二卷 卷个

今藏 般 若波羅塞多經

悉 説

佛

同中

佛

集法

門經

同上

卷下

凤 同十 函六 經說

佛 説 光 明童子因 緣 經 四作四 三卷

卷令

佛 佛 説實帯陀羅 說金身陀羅 尼 尼 經 經

佛 佛 説 説 淨 無 意優婆塞 分 别 法 PEJ 所 問 經 終型

佛

説

分别緣生

經

佛

説

分别

布施

佛

説

決定義經

作二母

+

說護

國

經

同二

經卷經

佛

説

法

ÉP

經

般若波羅

同四

卷經

佛

説

金

岡川

給 聖佛 發菩 大栗不思議神 孤長者女得度因緣 母般若波羅 提 15. 破諸魔經 通 審多經 境 界經 上 經 F 下上同三 同中卷經 下上

佛卷説

佛説

佛

説

説

五

龍

中

卷經

佛說無畏授所問大乗經一佛說初分說經月卷 下上

中

佛説

佛説

八種長養功德經

同四

佛說 月喻經

佛 説醫喻 經

佛 說灌 頂王喻 經 同四 同上卷經

佛 說尼拘陀梵志經 卷下

卷 門 問白衣金幢二婆羅門緣起經 中上

佛

佛説身毛喜豎經 佛 説 福 四九大子因緣經上 同上 卷中 卷中 下

與 同九

東本生心地 觀 經 卷八

説出生無邊門 羅 五尼 經

要門

穢

跡

金剛

說神通大滿陀羅

穢 跡 大乗大方廣佛冠經 金剛法禁百變法 門 卷經下上 經

大雲輪 請 雨經 同上 叁下

佛說大集會止法經五業大乘客嚴經三 禁衣觀自在菩薩經 四卷 卷令

毘 沙 門天王經

文 殊問經字 母 品同三 同 卷經

12% 同二 函經

海意菩薩所問淨 佛說如幻 三摩地無量 EB 法 印 門 法 經 門 卷九

經 中上

龍

五 七

尼經

卷十

文

經

如來心秘密全身舎利寶篋印

羅尼經

佛 佛 説大 説大 無垢大乗經 古祥 吉祥天女十二 天女十二名 契 號 百 經 八名

佛 説 切 如來金剛壽命陀羅尼 經

説同五 穰卷經

佛 佛 説 雨實陀羅尼 秦季童 女 經 經

慈氏菩薩所說大乗緣生 一稻葬 鄭

同三 卷經

温

同三 佛函經 所 問 經 經作二 卷卷

今

Ŧ 般 波

同十

逊經

斯 佛 佛 佛 瑜 觀 佛 佛 同十 說救拔談 説 説 自 説三十五佛名禮戲 你集要救 説 函五 能 除 在菩薩說普賢陀羅尼 淨一 大菩薩曼茶羅 切 主陀羅 疾 阿 口餓鬼陀 切 難 病 眼

經

陀羅

尼酸

口

羅尼

經

同六

熟 卷經

陀羅

尼

經

疾 病

尼

經

陀 經 羅

佛 説 蟻 输 經

聖 觀 自 在菩薩不空王祕密心陀羅

佛 尼經 勝軍王 同二卷經 所問

佛說輪王七寶經

不空胃索毘

盧遮那佛大灌頂真言

經二個經

卷一

菩薩本願經

佛說園生樹經

佛說了 義般若波羅蜜多經

佛說大方廣未曾有經善巧方便品

月五 基卷經

佛説大堅固婆羅門縁起經 同上同上卷中卷下 同上

佛說妙吉祥菩薩所問大乘法 佛說巨力長者所問大乗經 螺經 F

佛説四品法門經

佛説八大菩薩經

佛說施一切無畏陀羅尼經 聖八千頌般若波羅蜜多一百八名

佛說一善尊陀羅尼經 真實圓義陀羅尼經五 卷經

金剛摧碎陀羅尼

大乗理趣六波羅蜜多經十

如松

佛説大乗菩薩藏正法經四十

十卷

卷今

同十 函 流

佛為優填王説王法政論經

佛說五大施經

佛說無畏陀羅尼經

佛說大威德金輪佛頂熾盛光如來

佛説熾盛光大 尼經五經 消除一 切災難陀羅尼經 威德消災吉祥陀羅

五九

龍

佛說大乗隨轉 説 大乗入諸佛境界智光 頂生王因縁經 宣説 諸法經上中 作五 明莊嚴 F

佛説 作二卷令 大乘 、智印經五

佛說法乗義決定經 同上 二卷 卷中八卷今 下

佛説大白傘蓋總持陀羅尼經

盛川 佛說一切 説 一切如來真

切如來大祕密王未曾有最上微 昧 大教王經三十 實攝大乗現 七卷令

妙 作五 卷今

流 同四

必經

同上

一切 如來法 眼徧照大力明王

大教王經三

金剛

頂

切如如

身質攝大乗現證

阿 説瑜伽大教王經五 州多羅陀羅尼阿魯力經

不 同四 函經 佛

字奇特佛頂經 卷三

菩提場所說一字頂 輪 王 經 卷五

菩提場莊嚴陀羅尼經一

息 同二個佛

説秘密

相經

同上

下

説一切如來金剛三業最上

大教王經七

密陀羅尼

淵 同三 必經

佛說祕密三 一經也 經

佛說無二平等最上瑜伽大教

取

同四 函經

佛

説最

祕密那拏天經月卷

佛說金剛手菩薩降伏 切部多大

教王經差

澄七日経

聖妙 吉祥 真實名經

金剛頂瑜伽理 趣般若經

大樂金剛不空真實三麼耶般若波

羅審多理趣經

佛說佛母般若波羅蜜多大明觀想

軌經

金剛頂瑜伽念 同四 卷 經

根本

王經老

吉祥平等祕密最上 一觀門大教王

佛說妙吉祥最勝根本大教經

作卷

金剛峯樓閣一切瑜伽瑜祇經

作四卷

普福光明談養清淨熾盛如意寶印 心無能勝大明王大隨求陀羅足

經

联

佛說如來不思議祕密大乗經 卷作

容

大乗瑜伽金剛性海曼殊室利干臂

龍

千鉢大教 王經

月十 函一 經

佛 佛說寶藏神大明曼拏羅儀軌經上 說聖寶藏神儀軌經上 卷下

卷同

金剛恐怖集會方廣軌儀觀自在告

金剛恐怖集會方廣軌儀觀自在苦 薩三世最勝心明王經 薩三世最勝心明王大威力烏 悉一

瑟摩明王經三

佛說大乘觀想曼拏羅淨諸惡趣

同上卷下

佛說大方廣曼殊室利經觀自在多

羅菩薩儀軌經

切佛攝相應 大教王經聖觀

若

樞

ク廣菩薩藏 文殊師利根本儀動

經二十卷今

思用五 函經

佛 説 持明藏瑜 伽大教尊

佛説 明成就 卷令 金剛 儀軌經 菩薩大明成就儀軌經 作四

自 在菩薩念誦儀軌經 同二 卷經

佛説 文殊師利菩薩根本大教王金翅鳥 瑜 加金剛頂經釋字母品 一切如來安像三昧儀軌 經

王經三經

面觀自在菩薩心客言念誦儀 經 月上卷中 F

那夜迎天成就儀軌

經

佛説 大悲空智金剛大教王儀軌經上四卷今

說幻化網大瑜伽教十忿怒明王在卷令

大明觀想儀軌經一

言二四五十 般

佛說妙吉祥瑜如大教金剛陪羅

輪觀想成就儀軌經

底哩三昧耶不動尊威怒王使者念

誦法

聖迦妮忿怒金剛童子菩薩成就儀

七佛讃唄伽陀

百八名讃經

聖救度佛母二 切如來頂輪王一百八名讃 種禮讃經

讃法界領 經一你吃一讃

ハ大靈塔梵讃

三身梵讃

佛說文殊師利一百八名梵讚

曼殊室利菩薩吉祥伽陀

聖金剛手菩薩一百八名梵讀四讀

同一卷伽 陀

讃觀世音菩薩須 聖觀自在菩薩功德讃

聖多羅菩薩梵讃 佛說聖觀自在菩薩梵讀

龍

建推梵讃四歲二事師法五十頌 事師法五十

菩薩優婆塞五戒威儀經 佛說菩薩内戒經卷 佛説文殊師利淨律經上

辭

安二經菩薩美 菩薩地持經

梵網經二

定四經 寂調音所問經是

> 初 同十

佛說十善業道經二經 清淨毘尼方廣經 佛説法律三昧 菩薩五法懴悔經 菩薩藏經二經

篇日七 函般 説 文殊悔

佛說受十善戒經 **菩薩瓔珞本業經** 

佛藏經四 苦薩戒羯磨文一經 苦薩戒本經 菩薩戒本卷 佛說淨業障經一

過 經 六四

龍

二曼陀颰陀羅菩薩經

舍利弗梅過經三經

佛阿毘雲經二

優波離問經老

佛説迦葉禁戒經 根本説一切有部戒經

+

佛說犯戒罪輕重經

佛說戒消災經

就美慎終宜令祭二律作七 函 計議是其終宜令祭二律作七 函 一部律五十八卷今 上編在十八卷今 上編在十八卷今

竟學優登仕

攝職 從政存二律作五 根本說一切有部毘奈耶五 Ji)

四分律藏大

訶 僧祇 四四四 六卷 卷今 作

四个 基件 部 四分律刑 補隨機羯磨二

四个

以 甘常去

布益詠 根本説 沙塞部五分律是 切 有部毘奈耶 雜 事卷四

樂殊

根本説一 切有部毘奈耶

龍

貴賤

根本説一 切有部苾獨足毘奈耶二

禮别三律作二 善見毘婆沙律\* 函

小一个 情報磨作五 比丘三干威儀 十卷二函 悉令

四 分比丘尼羯磨法

和 戒因緣經+

根本說一切有部百一羯磨井

薩婆多部毘尼摩

伤口 卷十

天三根本説一5 切有部目得迦卷一切有部尾陀那卷

薩婆多毘尼毘婆沙太

續薩婆多毘尼毘婆沙

根 本說一切有部出家授近圓 範茲獨習學界

一羯磨

唱 同五 函般

律二十二明了論人 尼母論人

根 本說一切有部毘奈耶尼陀那

根本說一切有部毘奈耶雜事攝 得迦構頌

織

龍

行願讚 同領 卷一

根函般

本説一 誦律毘尼序 切有部毘奈耶 頌 作三四墨

沙彌十戒法并威儀人

本六

隨

佛說大愛道比丘尾經二年月五日聖事經一成經一成

比丘尾僧祇律波羅提木义戒經一 根本説一切有部必易尼戒 沙彌尾戒經 經 卷一

舍利弗問經二 作一卷經二卷今

受六般門百

曇無德律部雜羯 沙彌威儀

彌尾離戒文 要月属 一卷一

磨法戒

五 一分戒本卷 分比丘尾戒

卷今

波羅提木义僧祇戒 五分比丘尾戒本 十誦律比丘足戒本 誦律比丘戒本 百一羯磨法

大乗論

龍



傅訓入奉母儀諸姑伯叔大清三藏聖教目録卷第四

猫子比兒孔懷兄弟同 百同 氣

投舞六 函論 四四十作 十十卷五 人五 函

卷卷 四今 譯作

攝大

八乗論釋

觀所綠綠論釋三論 無相思塵論 觀所緣緣論

大乗五瘟論 大乘廣五蘊論 同二 表論

分切 顯揚聖教 函論

> 惻造 慈隱二論 莊 嚴 十作 經 卷二 函二五 論 山 譯卷卷十

> > £

毎五 般若燈論 函論 門論 十作 卷二 卷十

規 仁 毎二 函論 十作卷四卷二

菩提 十住毘婆沙論 資粮論 作六 五卷卷十 卷令 五

阿毘

六九

次

弗

百論二

大乗莊嚴經論

文殊師利菩薩問菩提經論 金剛般若波羅審經破取著不壞假 卷二

名論卷二

節 勝思惟梵天所問經論是 函論十作 卷一

地經論 卷七 地經論

佛

三具足經優波提舍上

義

亷

退回函論 廣百論釋論

顛日七

函論

顯

彌 無量毒經優波提 勒菩薩所問經論是 舎

轉法輪經優波提舍口為

大般涅槃經論

涅槃經本有今無偈 斷金剛般若波羅蜜多經論 論

頌

五名

作唯 四識

卷順

沛十論 遺教經論

十二因緣

法 仂口 正理 師

> 七 0

> > 龍

止

轉哉 因 顯 大乘百法明門 論無 識 明 性 論 提 同四卷論 JE. 同三 理論 論卷論 論

匪 阿十 佛 函一 性 論

卷四

業成 因 因 乗成業 明正 明 就 IE 理門 論 理 論

虧

綠生論

同三卷論

觀

總相

論

頌

六

門教授習定論

同二

取

因假

設論

手杖論

能函般 斷 金剛 般若波羅審多經論釋三

恩明 谷明般若末後

領讃

述

卷前 前

法蓮華經論 法蓮華經 優波提舎二 優波提舍 下附

性 同三函論 決定藏論

大

積經論

卷四

龍

大乗掌珍論

静八函般

大乗唯識論 唯識二十論同卷

大乗楞伽經唯識論

實髻經四法 優波提舍

辨中邊論海 卷 大丈夫論二 十門前論

情四面論

順中論是

攝大乘論本言

大乘起信論二中邊分别論二

大乘起信論

逸 同十二

如實論卷 回諍論卷

百字論

實行王正論

解拳論

方便心論是

提婆菩薩破楞嚴經中外道小乗四 大乘法界無差别論

提婆菩薩釋楞嚴經中外道小 宗論

樂論三論

四 [諦論四卷

小乗論

龍

辟支佛因縁論

心動神疲守真志滿逐物 意移堅持雅操

好爵自縻

阿毘達磨大毘婆沙論 百

都邑華夏東西二京

阿毘墨毘婆沙論 作八 1 += 卷卷 4

背中面洛浮渭據涇

阿毘達磨順正理論人 +

宫殿盤鬱

阿毘達磨藏顯宗論 栽四 +

楼觀飛

阿毘達磨俱舍論 +

騰圖 寫

舍利弗阿毘墨論作

日玉論 十 作 三 函

彩仙靈

=

彌底部論三

三法度論是

阿毘達磨俱含釋論本領上下

阿毘達磨俱合釋論

二二卷十

阿毘曇八犍度論是十

两舍

傍路

阿毘達磨發智論二十

甲帳

對 楹 安函十卷二二論作二函 阿毘達磨集異門足論

阿毘達磨品類足論 阿毘曇甘露味 論 卷十

龍

韗 函論 沙十作 論卷二 函 作十 十四 卷十

阿每六隨 毘西新相 神論 十作論 卷二卷二 磨識身足 論

性階

納

毎四

介函論

阿十作

何

毘

连

毘老三磨論

五事毘婆 阿 毘達磨界身足 沙 同上 卷下論

作三

二卷七

卷令

六

部 具 執部論

異

部宗

輪

論

同三

卷翰

卷二 NY 函 卷四論 作十 六卷

卷令

轉

疑

宋

元續

入藏諸

論

雜每二

阿巴斯

五卷 卷伞 作

所

毎三

函論

十作

卷二心

西論

阿

毘

墨

陛

勝宗十句義

論

法

月券

阿毘

曼

NU

論

卷六

解

脱

道

作十

+=

事

墨

一卷論

卷令卷十

阿毘達磨法蘊 足 論 作十 += 卷卷

今

立 世阿毘墨

弁

每四 函論 乗集菩薩 十作二番 學論 卷

t

藏

龍

分别

功

德

匹

作八作二 四卷十十 卷令一五

同十 函論 廣釋菩提心論作二卷 金七十論

集諸法寶最上義論上下

菩提心離相論 金剛針論

大乘破有論三論

集大乗相論

大乘二十頌論 六十須如理論

佛 母般若波羅蜜多圓集要義論 卷同

作二卷中四卷今四卷今

論 作五卷

通利五 函論

諸教決定名義論三為

施設論作三巻ケ四米 卷令

金剛頂瑜伽中發阿耨多羅三藐三 大乗法界無差别論

菩提心論二論

彰所知論二

西土聖賢撰集 出曜經二十

廣内

t 五

龍

藏

右 同四 函論

今

菩薩本生寶論十六卷

大乘線生論 聖佛母般若波羅蜜多九須精義論

藏

左達 賢愚因縁經 佛本行經太 面經 十作

明同四

修行道地經 撰集百縁經十 卷八

惟 佛說醫經 日雜難 經同二

\*經

道地經一

既

同十

函一

經

迦葉赴佛般涅槃經 雜寶藏經 卷八

瑜伽翳迦訖沙囉鳥瑟尾沙斫訖 真言安怛陀那儀則一 字頂輪王

囉

墳

佛使比丘迦旃 瑜伽經 入涅槃密跡金剛力士哀戀經 延說法没盡偈經

治意經六經 佛治身經

文殊師利發願經

六菩薩名亦當誦持經

小道地經

阿含口解十二因緣經四 **基經** 

集同三

達磨多羅禪經本

同八 阿育王經十

阿育王譬喻經

三慧經

阿毘曇五法行經門 賓頭盧突羅闍馬優陀延三說法緣阿毘曇五法行經三經

松型

請賓頭盧經

大勇菩薩分別業報畧 經同三 卷經

典同二 佛 所行讚經五

同四個 僧伽羅刹所集佛 行經 卷五

亦

法句譬喻經 作四卷四卷四卷

金剛 菩提行經 頂一切 如來真實攝大乗現證

> 聚同七 函經

僧 加斯 那所撰菩薩本緣經四

那 舊雜譬喻 先比丘 經 經 經 卷二卷三

内身觀章句經

禪要訶欲

經

法觀經

奉 迎 禁 結 經 四 同四 卷經

譬喻經二

惡宿曜經二

大教王經二

文殊菩薩及諸仙所說吉內時日善

t

育王子 壞目 因 緣 經

同十 函三般 文殊 雜譬喻經 明 羅刹經 所說最勝名義 同上 一卷下

同上

卷下

边 比 丘 説當來變經

賢聖集伽陀一百年十二遊經一法一 雜譬喻經 同二 卷經 頌

廣大發願 頌

無能勝大明心陀羅尼 無能勝大明陀羅 尼 經 經

大乗修行菩薩行 經二 同頌 門諸經要集 卷三

不善業道經

四 BE 修 阿含暮 禪經 頂瑜伽干手干眼觀自在菩薩 儀軌 要用法人 抄解 經

杜般二 同十 西三

密 跡、 切秘密最上名義大教 力士 大權神王 經 偈 頌 王 儀 卷一 軌下上

卷同

曼殊室利菩薩吉祥 大樂金剛薩煙修行 成就 加口 陀 儀 **向**ロ 一 軌 陀儀 同軌 卷一

成就 妙法蓮華經王 瑜 加觀 智儀軌

修行念誦 頂 頂 瑜伽降三 加他 12 世成 自在天理 就極深密門 一趣會普

觀自在菩薩如意輪念誦儀軌二法大藥义女歡喜母并愛子成就法大藥义女歡喜母并愛子成就法

七支念誦隨行法大毘盧遮那成佛神變加持經界示

大聖曼殊室利童子五字瑜伽法法速疾立驗魔醢首羅天說阿尾奢法

卷同

大威怒鳥芻澀麼儀 大孔雀 金剛 字金輪 自 頂瑜伽金剛薩堪儀軌三儀 在菩薩 明王畫像壇場儀 王 佛 如意 頂要客念誦 輪 瑜伽念 軌 軌 誦 法 法 軌

> 在王般若陀羅尼釋-領-大日經界攝念誦隨行法四法 大日經界攝念誦隨行法四法 大里大歡喜雙身毘那耶迎法

藁十八般

金剛王菩薩松客念誦儀軌一切名義三摩地分上下一切名義三摩地分上下一切名義三摩地分上下一次羅塞多理趣釋紅

無量壽如來修觀行供養儀軌二低金剛頂瑜伽金剛薩播五祕家修行經經同卷經過機制

七九

龍

大乗方廣曼殊室利菩薩華嚴本教

讚闆曼德迎忿怒王真言大威德

甘露軍祭利菩薩供養念誦成就儀

觀自在多羅瑜伽念誦法

聖觀自在菩薩心真言瑜如觀行軌

菩薩訶色欲法 **養** 一基

四品學法

大虚空藏菩薩念誦法

仁王般若念誦法四法

阿閦如來念誦供養法

佛頂尊勝陀羅尼念誦儀軌 儀 軌法 同

聖間曼德迦威怒王立成大神驗念

誦法

大方廣曼殊室利童真菩薩華嚴本 教讚聞曼德迦忿怒王真言阿毘 遊唱迎儀 靴品 一法二義

儀軌品

鍾 同十 जिं। एव 般

蘇悉地揭羅供養法仁卷

不動使者陀羅尼祕家法

金剛頂瑜伽修習毘盧遮那三摩地

法司法

金剛頂瑜伽經文殊師利菩薩儀軌

供養法

瑜伽蓮華部念誦法二法 金剛 頂經 瑜伽觀自在王如來修行

法卷一

金剛手光明灌頂經最勝立印聖無金剛頂經觀自在王如來修行法

畧述金剛頂瑜伽分别聖位修證法

PE

仁王護國般若波羅塞多經道場念一字佛頂輪王念誦儀軌一門一儀

佛說如意輪蓮華心如來修行觀門金剛頂蓮華部心念誦儀軌卷

第

動二儀妙吉祥平等瑜伽秘密觀身成佛儀

**隷**十九般

勸發諸王要偈

妙吉祥平等觀門大教王經晷出護金剛頂瑜伽護摩儀執口卷。 电对顶瑜伽護摩儀執口卷 电对顶瑜伽護摩儀執口卷 电对顶瑜伽赛廉、电流

言勝相相同卷 金剛頂超勝三界經說文殊五字真 摩儀

金剛頂經瑜伽文殊師利菩薩法言服本相同卷

訶利帝母真言法一品一 指歸金剛頂瑜伽經十八會指歸

八一

麓

字觀

般若波羅蜜多理趣經大安樂不空

三昧真實金剛菩薩等一十七聖

大曼茶羅義述

陀羅尼門諸部要目

金剛頂瑜伽三十七尊禮

受菩提心戒儀

大聖文殊師利菩薩讃佛法身禮於

一日五十讃佛頌

百千須大集經地藏菩薩請問法身

前同卷

同一般

馬鳴菩薩傳 阿育王傳五

提婆菩薩傳三傳 龍樹菩薩傳

婆數樂豆傳

龍樹菩薩為禪陀如二說法要偈傳

同一 卷 要

撰集三藏及雜藏傳

大阿羅漢難提密多羅所說法住記

記一件

瑜如集要酸口施食儀十類孤 附文

大清三藏聖教目錄卷第四

藏

龍

八清三藏聖教目録卷第五

書三般書所說經 晉僧肇法師寶藏論 經 註 作十

卷一八卷

共

宋高僧傅三十

法 顯傳本

壁

經府羅將相 地語 \*

經律異相 卷五 +

俠槐

慈悲

雌

法 \*

高僧傳作二本北丘尼傳作二本本北丘尼傳作二西

高兒陪輦 廣弘明 集四

+

弘明集+

四卷六

馬區

戰 同大吃 法華經安樂行義 大乗止觀法門四 羅 尼雜集 \*+ 卿

縣家給

龍

釋摩訶般若波羅蜜經覺意三昧人 諸法無諍三昧法門

駕肥

妙法蓮華經文句

法華玄義釋籤

輕策功

振同四 函般 净土十疑論一

觀音義疏記三

法界次第初門三

**總三般**修習止觀坐禪法要二

法華文句記三十

+

勒 同五 四五殿河上觀之上

華嚴經古歸人 集沙門不應拜俗等事為

般若波羅塞多心經畧疏 金剛般若經疏一

四念處数

天台四教儀

大台四教儀集註九

觀音玄義記墨

觀音玄義二

司五般 天台智者大師別傳

碑刻

禄多富車

74

龍

伊

同四

函般

菩薩戒義疏二

溪

金光明經文句記料

觀無量壽佛經疏妙宗鈔為 觀無量壽佛經疏 金光明經玄義拾遺 金光明經立義 仁王護國般若經疏 記

銘

碰 金光明經文句 同二 觀函般釋 禪波羅塞次第法門 十 卷五

奄

函般 辩 卷令

宅同五 華嚴一乗教義分齊章四 華嚴經明法品內立三寶章 修華嚴與古安盡還源觀

尹同二 100 教義六

請觀音經疏

隋衆經目 作五 四卷

衆經目 涅槃經玄義發源機要 銀 卷六録 += 四卷 卷四

卷今

佐時

龍

華嚴金師子章

曲 同五配般

破和論二 大意卷

佛說阿彌 集古今佛道論衛 古今佛道論衛 院經疏 卷一 作四 五卷 卷伞

阜微 大唐内典録+ 集神州塔寺二寶感通録器 十作卷二 六

大唐西域記半

管桓公輔合濟弱扶領 傾 綺

廽

說 同四 諸經要集惠

十門辯惑論二 顯密圓通成佛心要集

大唐西域求法高僧傳奉 南 海寄歸内法傳四

俊同六 

甄正 開元釋教録畧出 論卷三

受用三水要行法

護命放生軌儀法三法

又容勿多士二般作五 卷五 涵

寔同八

上觀大意 祖大師法寶壇經一

始終心要

集諸經禮懺悔文四 法華三昧行事運想補助儀三樣

头

指要鈔卷二

十不二門卷

華嚴懸談會本老十

更覇趙魏

華嚴會本懸該會支記太

遵約法韓弊煩刑起翦頗 華嚴經疏鈔會本十卷

因横假途滅號踐土會盟何

用

軍二般華嚴善賢行願品别行疏鈔會本半

展精宣二般作三函 國覺經畧疏五 國覺經畧疏五 一般作三函 大海解五

鈔五二

圓覺經大

禪源 註華嚴法界觀門人 盂蘭 游盆經大路 卷四卷一卷十

漢二般 黄縣傳心法要

同十 日 母 報金剛經纂要刊定記卷

金剛經

**匹疏論察要**

慈悲水戲法三 觀自在菩薩如意輪咒課法

往生淨土嚴願儀

生淨土决疑行願二門 同儀

州禹

譽丹青

九 同二函般 傳燈録三

跡 禪 禪 師 録大

請觀世音菩薩消伏毒害陀羅足二

法智遺編觀心二 千手眼大悲心咒行法 金光明最勝鐵儀二儀 百問

機盛光道場念誦儀

釋迎如來涅槃禮讃文一儀 卷一

秦并微宗泰岱禪主云亭

客児圓一

因 往

生集卷

卷四

前

**君**『 同五

來明心賦註, 萬善同歸集 作六 五卷 卷令

同二 函般首 卷今卷今

城昆池碣石鉅 野 同五 五般會元本

護法論卷

佛遺教經論疏節要人 天台傳佛心印記

**廬山蓮宗寶鑑七** 淨土境觀要門門

同記

圓 悟 佛果禪師語録 編

塞

田 翻 路 十年 卷二卷二卷 函

大乗起信論既五

大乗起信論疏 筆削記 卷十 玉

一論新疏井

曠遠

大藏聖教法實標目老 法蓮華經要解 t

綿貌

嚴 中 元叟端禪 安函十卷二十卷 一大佛頂首 每二 作二函作二函 師語 録 卷四

經會解二 +

農

務三函般 至元法寶勘同總録井

楞伽阿跋多羅寶經註經

般若波羅密多心 經註 解

兹稼穑俶 二解 二解 金剛般若波羅客經註經

解

大明三藏法數四 目十 二卷

載南

杏真治

本於每三

函般

十作

卷五

百丈清規

六卷卷八

祖歷

代通

六三

辨

樊石琦

禪

師

語

録 函卷+

六

諸佛世尊如來菩薩尊者神僧名經

古人 同 函般 求樂御製序

九 0

龍

大清三藏聖教目錄

百法明門論註卷二人識規矩補註卷二 維門警訓 我

神僧傳丸

春 稷 稅 熟

唯識三十頌

附

十八祖傳費五

楞嚴經正脉疏四

貢

彌陀疏鈔井

新勒賞

幻有傳禪師語録 卷十

魚 雪崎信禪師語録 卷十

秉直

天隱修禪師語録

幾二年客雲悟禪師語録 録十

大覺音濟能仁秀國師語録七

龍

藏

熟防孟軻敦素 三般作品 莊子内篇註 料相通說 料 憨山大師夢遊

史

明道正覺森禪師語録三

宏覺忘禪師語録二十

梵網經直解+

謙謹

勅聆 毘尼止持會集

毘尼作持續釋二 +

毘尼關要二

大乗止觀法明 山灰際禪師語 釋要方

同一一一一

貌辨

五百羅漢尊號卷相宗八要直解先

色貽厥嘉猷勉 明覺聰禪師語録

祇同四 函般

藥師 經直

其三般首楞嚴經疏解蒙鈔六十 如意心咒經疏二卷 宗寶獨禪師語録太

藏

龍

准提經會釋三

植二般

八大人覺經疏差

省躬譏誠

成唯識論音響補遺四十

目録五

寵增抗極

法華經授手

卷四

賢首五教儀\*

殆

辱近耻

重訂教東法數三十

林皋幸即

御選語録四

两疏

仰録宗鏡大綱二十

見機

大清三藏聖教目録者

古欽定入藏華嚴會本懸談三十卷華嚴會雍正十三年四月二十五日奉

疏鈔會本十卷乾隆元年正月十一日本二百二十卷華嚴普賢行領品別行本懸談會元記四十卷華嚴經疏鈔會

起陸續交出奉

古欽定入藏法華元義釋籤四十卷明高

禪師語録四卷楚石琦禪師語録十六 碧嚴集十卷五燈會元六十卷元叟端卷圓覺大疏十二卷永明心賦註四卷 僧傳六卷華嚴論四十九卷十明論一

九三

祖傳黃五卷楞嚴正財

四

龍

嚴

卷憨山大師夢遊全集五十五卷性 通說一卷莊子内篇 禪師語録二十卷梵網經直解十卷毘 隱修禪師語録二十卷密雲悟禪 卷明道正覺森禪師語録三卷宏覺态 十卷毘尼關要二十卷止觀釋要六卷 尼止持會集二十卷毘尼作持續釋二 録十卷大覺普濟能仁琇國 師語録十卷雪橋信禪師 茨際 爾陀疏鈔十卷紫相尊者全集三 卷五百羅漢尊號 禪師語 録 四 註 卷 四卷幻 卷明覺聰 相宗八要直 語 解蒙鈔 師語 録 有 卷天 傳 録 師 相 禪 七 解

> 古照歷朝年代次第一體編入字號 音響補遺四十卷法華授手四十卷賢 卷為山警策句釋二卷四十二章經 首五教儀十卷重訂教乘法數三十 御 年三月二十一日奉 九卷八 一种绿經 種計一干一百二十七卷於乾隆 語 録 大人覺經疏一卷成唯識 海 四十卷御録宗鏡大 一滴二十卷已上共五十 集三卷 准 提 經 會 )網二 释

大清三藏聖教目録卷第五

語録二十卷首楞嚴經疏

卷宗寶獨禪師語録

六卷勢至章

疏

卷如意心咒經疏二

卷藥師經

龍

九

pq

和 和 校 関官 碩 碩 莊 和 親 親 王 臣 畫 禄

校正梵字咒語佛像總管西蕃學臣工 布 查

原 日講官起居注翰林院侍讀學士加 任 江 蘇 巡 撫 力口 三 級 級 臣 臣 梁 邵 詩正 基

九

品品

執

加

級

種

德

臣

品筆帖式加一

級紀

録

三次

臣

海

福

臣

帖

式

豐

額

臣

武備院 南苑郎中無佐領加四 監 督 正 卿 力口 = 級 級 紀 紀 錄 録 四 八次 次 臣 臣 雅 赫 爾位 德

武備院郎中無佐領加四級紀録三次 内 .驍 廣儲司員外郎無佐領加四級紀録 務府坐辦郎中加五級紀録九次臣 曹 騎恭領無 司 員 外 佐 郎 領 加 カロ = 四 三次臣 級 級 臣 臣 臣 豊盛 伊拉 馬爾泰 永 齊 額 保

> 内 都 監造 品 虞 副 筆 司 管 帖 主 領 土 力口 加 力口 加 級 級 級 級 臣 臣 臣 臣 留 明 西 德 寧 德

九 九 九 九 九 品筆帖 品 品 마 品品 디디 筆 筆 式 帖 帖 加 土 式 級 加 カロ 紀 帖 帖 録 二次 土 走 注 式 級 級 臣 臣 臣 臣 臣 臣 黑達 董 索 福 全 世 禄 福 柱

九 五

龍

執執執執執執執執執執九九

品品

事事事事事事事事事事事事筆筆

帖帖

臣 臣 臣 臣 巨 臣臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 常 實 蘇爾 兆元泰 王馮 德 釋 善 關 文 春 迦保 保格保格保泰璣峻 思

執執執執執執執執執執執執執執執

事事事事事事事事事事事事

臣臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣臣 臣 臣 二來瑞 趙 福 栢 蘭 E. 格全明保齡

朝

執

臣慶 臣武時 臣李 臣德 百綽 臣 臣 臣永 臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 楊維新 哖 永 廣 海 長 四 興 克圖 泰 録 湧 哈 德

欽命萬壽寺住持傳臨濟 賜紫沙門傳臨濟宗欽命趙州古佛寺住持臣僧超 執 執 執執執 總率

超盛

帶領分斯語錄

傳賢首宗講經論沙門京都静默寺住持臣僧海 賜紫沙門傳賢首無慈恩宗欽命大慈觀音寺住持臣僧自造 賜紫沙門傳臨濟宗欽命原住萬壽寺住持臣僧起廣 敕封無関水骨禪師賜紫沙門傳臨濟宗於於賢等住持臣僧

臣吉 臣 臣 臣 臣 臣 臣 德 長 老 珠 慶來格 明 格

九七

龍

宗臣僧明鼎

藏

賜紫沙門傳臨濟宗欽命法海寺住持臣僧明乾

傳賢首無慈恩宗京都崇聖寺住持臣僧演為傳賢首無慈恩宗山東即墨縣西蓮臺往持臣僧源滿傳賢首無慈恩宗山東即墨縣西蓮臺往持臣僧源滿傳賢首無慈恩宗山東即墨縣西蓮臺往持臣僧源滿傳賢首無慈恩宗京都崇聖寺住持臣僧源滿

傳衛山宗江南揚州府石塔寺住持臣僧福新傳臨濟無南山宗江南揚州府石塔寺住持臣僧祖安分領校閱

傳臨濟宗江西安福縣東土華住持 臣僧成中傳臨濟宗湖南衡山縣南岳机聖寺住持 臣僧實音傳賢賞無慈思宗山東即墨縣党華嚴養住持臣僧源洽

傳發首無慈恩宗山東平度州蘇村寺住持臣僧真乾

校閱

傳賢首宗直隸廣平縣彌陀寺住持臣僧與聚傳賢首宗直隸承清縣廣善寺住持臣僧與聚傳賢首宗直隸永清縣廣善寺住持臣僧風發傳賢首宗直隸永清縣廣善寺住持臣僧殿為傳賢首宗直隸永清縣廣善寺住持臣僧殿為傳監濟無賢首宗正執過光清縣廣善寺住持臣僧殿發傳監濟無賢首宗正隸永清縣廣善寺住持臣僧殿發傳監濟無賢首宗正隸永清縣廣善寺住持臣僧殿發傳賢首宗直隸永清縣廣善寺住持臣僧殿聚傳賢首宗直隸廣平縣彌陀寺住持臣僧殿聚傳賢首宗直隸廣平縣彌陀寺住持臣僧殿聚傳賢首宗直隸廣平縣彌陀寺住持臣僧與聚

傳賢首無慈恩宗直隸創州感化寺住持臣僧與五傳賢首無慈恩宗直隸創州感化寺住持臣僧聚倫傳賢首無慈恩宗直隸創州感化寺住持臣僧聚倫傳賢首無慈恩宗直隸創州感化寺住持臣僧風瑞傳賢首宗京都為河葵住持臣僧圓瑞

傳賢首宗山東恩縣增治寺住持 臣僧實潔 傳天台宗浙江孝豐縣百福寺住持臣僧真蓮 傳臨濟宗浙江秀水縣覺海寺住持臣僧明新 傳臨濟宗江南上元縣寂静禪院臣僧實瑞 傳臨濟宗山西太原縣白雲寺住持臣僧明玉 傳發首無慈恩宗京都千佛寺住持臣僧等弗 傳臨濟宗浙江海寧縣覺皇寺住持臣僧明性 傳賢首宗京都保安寺住持臣僧照月 傳賢首無慈思宗京都佑聖養住持臣僧慶旺 傳臨濟宗江南丹徒縣崇慧寺臣僧明祖

傳臨濟宗湖南街陽縣收雲峰往持臣僧明昭 傳賢首無慈思宗京都祝延寺住持臣僧慶餘 傳臨濟宗江南巢縣塔影養住持臣僧明慧 傳曹洞宗湖廣斬水縣清泉寺住持臣僧福城 傳賢首無慈恩宗京都雲淨寺住持臣僧宗玉

> 傳賢首無慈恩宗山東德平縣魁皇寺住持臣僧深玉 傳賢首宗直隸定與縣彌陀寺住持臣僧寂貴 傳臨濟宗雲南宜良縣實洪山報國寺臣僧成如 傳賢首宗直隸通州三聖養住持臣僧體林 傳臨濟宗江南宜與縣天隱寺臣僧法惠

傳賢首無慈思宗直隸天津縣藥王廟住持臣僧海関 傳臨濟宗江南武進縣大聖寺臣僧成宗

日禄五

Ŧ

大清乾隆三年十二月十五日工竣

九

龍



## 大清重刻龍藏彙記

| 百零珠           | <b>ル</b> 百 | 九十九 崑城九 | 塊九十七水        | 九十七金板一  | 九十四結     | 魔板九十九 致板九十 | 九十七陽城         | 九十一律版 | 九十三餘          | 育那等官 | 收版九十六 冬城九十 | 九十鬼往版九        | 九十一寒         | 長城九十六 宿板九十 | 九十五盈                        | 一百观荒     | 地 字 玩 字 玩 一 | 塊九十九 地板 | 大乘經般若部        | 大清重刻龍藏黨記  |
|---------------|------------|---------|--------------|---------|----------|------------|---------------|-------|---------------|------|------------|---------------|--------------|------------|-----------------------------|----------|-------------|---------|---------------|-----------|
| 零稱            | 九三八塊       | 八岡      | - 六 王城九十八    | 百零生板一百塊 | 1鬼 為版九十七 | 七一雨板一百塊    | 七雲            | 四呂板九  | 四成            | =    | · 四        | 十三秋板九十七       | 四來           | 妮列         | 一                           | 四日       | 百零 首板一百零    | D零      |               | -         |
| <b>羽</b> 板八十八 | 若波羅密經三譯三   |         | <b>对版九十五</b> | 極經五卷等三並 | 般若波羅密创   | 五塊 百零      | 小品般若波羅密經十卷共計七 |       | 道行般若波羅密經十卷共計八 | 龍威重記 | 淡板九十八      | 光饋般若波羅密經十卷禁計二 | <b>ルー</b> 百零 | 若波羅密經三     | <b>竹四ル</b> 海二ル<br>板一百二 海板一百 | 般若波羅密經三十 | 九十八重版八十     | 若波羅密多經  | ルガナル 李版       | <b>地一</b> |
|               | 七計四        | 九一      |              |         | 业 百      |            | 1. 通百         |       | 八連            | #    |            | 2000年         |              | 七七         | 極                           | 二五迹百     | 芥塊板         | 百一      | <b>奈</b> 城九十七 | 果板九十八     |

0 = 0

m

文

殊不思議

佛

境界

經

善

住意天子

所

問

經

子刷護經

和休經

如

红

昧

經

==

一卷共計六 卷十共 卷共計 計 連二 大 庾 乘 大 十板 方等 七-塊百 B 戚 蒧 經 經 + 卷 卷 二共十計 四共 十一計 儿二 連百 連百

乘大 集 地 藏 + 輪 經 卷 八共十計 連百

佛 大 集 說 唐 大方廣 塊板 彌 八 + 百藏 **零經** + 輸 卷 經 十共 八 三計 卷 二共 連川 十計 連百

虚空 弔 京 二 機一 産 上板 須 經 卷

龍蔵東記 十共 四計 連三

六

虚 虚 空 空 一藏菩薩 滅 心菩薩經 神 咒 經 卷 十計 連二

菩薩· 糖 虚 空藏菩薩 佛 = 昧 經大 經 卷 經 十共 同 一計卷 連-二計 百連

+

方等念佛 民 堆板 念 七 + 四共 連百

मिन 差末菩薩 伐 **爬**板 八 + 經 = 七 昧 卷 經 計十共四八計 卷 連-十計 百

集部

位

九板

百

ル-

讓

十板

國

百

方等大集經

卷

連百

九共五

十計塊百

百

毘

HIS

娑

問

經

卷

十共計

进三

勝

藝

師

吼

廣

經

卷

i i

摩訶

初

寶

嚴

經

松

二計 卷

連二七計

十連十

佛

潰

E

摩

尼

實

**希**亚

度 彌

切

誻 問

佛

境

界智

嚴

經

經

同

卷

連 + 勒

所

本願經

慧

t

陸

問

善

權

經

卷

四計

連三

推

九

+ 性

芒 塊板

法

界體

經

經

同

卷

九計

連十

大

乘

題

識經

一卷共計

乘方等要慧

經

五.

般 舟 罪六板 昧 百經 卷 十共連計

藏

龍

0 74

兜沙

經

世品

經六

卷

連百

二板

Ĕİ

塊一

+

地

經

經

미

卷

連

|             | * 一 |         |
|-------------|-----|---------|
| 方等般泥洹經二卷共間連 | 二卷其 | -07     |
|             | 20  | things. |

万等般诉证紹一 馬印 四板 塊 百零

方等泥洹經二卷共計五大悲經五卷共計五卷共計五 連五連五

食板塊 百 1

**丁氫子三昧經三卷共訓** 大般泥洹經六卷共訓

連五

白

佛 垂 般涅槃教誡

龍藏氣記

佛 臨 涅槃記法住 經

佛 般泥洹後灌臘 滅 度後棺斂葬送 經四

經

經

同卷計

連十

易板九十塊 板

涅槃部

鳴

四板八板 地一塊一

百

零

歸

四板

塊-

百

零

 $\pm$ 

五极

百零

塊

百

春

般涅槃經

四

卷

鳳

F

在

六板二共 塊二十計

十連百

百

樹

九板

百

零

塊

一板 六板 八一 ルー

**ル**百

漸

備

切

智德經

Hi.

連

卷 卷 零共五計

百

文殊問

菩薩署經

等目

菩薩所問三

昧

經

一卷共計

連七

龍城漢記

佛

說菩薩十住

經三

經

同

卷

五計 連二 菩薩十住行道品經

諸菩薩

求佛

本

業經

率

塊板

+

佛

說羅摩

加口

經

114 七計

龙 車-

十共三計

速入

住經六卷

十共

Ti

金 化坡板儿最 最勝 + Ŧ Ξ 經 + 松

七共十計

四 連百

金 光明 經 75

集 等集衆德三 切福德 

龍

藏

H

-六卷其計 連八

南

本大般涅槃經三十

道神 維摩詰 佛說 維摩詰所說 大方等頂王 無垢 基板九 說 惟 退 方塊板 續解脫地波羅 此 板八十 [轉法輪] 曹 足無極變 寶雲經七卷共計二 板八十塊 育城深記 雨經十 經 九十 稱 經六 百零年 + 一卷世 經 **姚經** 經 經 卷紫計 化 卷 四 四 五共計 三計卷連六十共 說法 卷 經 卷計 十共二四計連 DU 經三 七計 卷 連二 七-十八計 連六 連百 連百 連入 連七 百 卷 十二計 連五 連四 主

Ot

經

卷計連十

順處了義經

經

同

卷計

菲二

不退 百

大板地上

百四

卷共計

連九

臧

龍

| 2    | 傷<br>上<br>小<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生<br>生 | 佛說阿闍世王經二卷其書法華師瑠璃光七佛本願功德經一卷師連十 |
|------|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| Va N | 雲請雨經一                                                                        | 瑠璃光如來本願功德經一卷計世如來本願經一卷計世       |
|      | 就大淨法門                                                                        | 大方廣寶篋經二卷共計四件前支奶步寶廳經二卷共計四      |
| A    | 等召三未至囚舍其計八<br>整板一百零<br>整板一百零                                                 | 計十計                           |
|      | 門利經戸着九十連                                                                     | 持世經四卷<br>村<br>大連              |
| A.   | 攻板一百十                                                                        | 薩所問經二卷                        |
|      | 方便境界變化經三卷共計                                                                  | 大樹緊那羅王所問經四卷                   |
|      | 大乘入房加徑七卷洪計一百套从州伽經十卷共言連                                                       | 三路共制經                         |
| 1    | <b>地名羅寶經四卷票加迪</b><br>如多羅寶經四卷票加迪                                              | 普方                            |
| 1    | 一つりず                                                                         | 新                             |

第

m

大清重刻龍藏彙記

0 1

龍

| 該佛經一經同卷計連 | 決定總持經 | 大乘伽耶山頂經二經同卷計計 | 象頭精舍經       | 伽耶山頂經二經同卷八連  | 文殊問菩提經     | 佛說轉女身經一卷計二十 | 男板一百十       | 腹中女聽經四經同卷計 | 無垢賢女經                    | 龍滅難記 | 乳光佛經       | 犢子經      | 德護長者經二卷<br>十二連 | 申日兒本經五經同卷門連十 | 月光童子經 | 逝童子經       | 菩薩逝經  | 長者子制經       | 老母女六英經六經同卷三述十 | 經                   | 草形プ龍野 |
|-----------|-------|---------------|-------------|--------------|------------|-------------|-------------|------------|--------------------------|------|------------|----------|----------------|--------------|-------|------------|-------|-------------|---------------|---------------------|-------|
| 無上依經二卷共計三 | 良娘九十五 | 寶如來三昧經二卷共計四   | 無極寶三昧經二卷誤計三 | 佛說慧印三昧經一卷計二十 | 如來智印經一卷計連十 | 太子須大拏經一卷計計  | 大乘方廣總持經一卷計連 |            | <b>寶積三昧文殊問法身經四經同卷計二十</b> | 龍藏葉記 | 佛爲勝光天子說王法經 | 如來示教勝軍王經 | 佛說諫王經          | ナ仮一百零        | 土卷共計八 | 深密解脫經五卷共計八 | 效版八十三 | 大方等大雲經四卷共前八 |               | 如來莊嚴智慧光明入一切佛境界經二卷其計 | 一一一清  |

大清重刻龍藏彙記

龍

織

卷計

| 曼殊室利菩薩咒藏中一字咒王經 | 大方廣菩薩藏經中一字陀羅尼法 | 咒三首經五經同卷計計 | 六字神咒經 | 咒五首經 | 千轉陀羅尼觀世音菩薩咒經 | 十一面神咒心經 | 佛說十一面觀世音神咒經二經同卷三連十 | 請觀世音菩薩消伏毒害陀羅尼 | 觀自在菩薩隨心陀羅尼一卷六連十 | 龍藏葉記 | 如意輪陀羅尼經一卷七連十 | 如意心陀羅尼經三經同卷共一連 | 如意摩尼陀羅尼經 | 秘密藏神咒經 | 干手干眼廣大圓滿無礙大悲心一卷言進十 | 手干眼姥陀羅尼身經一卷計 | 干眼干臂陀羅尼神咒上下同卷計二十 | <b>育六塊</b><br>已 极一百十 | 索神變真言經三十卷點一連六 | 必城九十二 改板一百零 得板一百零 | 育 |
|----------------|----------------|------------|-------|------|--------------|---------|--------------------|---------------|-----------------|------|--------------|----------------|----------|--------|--------------------|--------------|------------------|----------------------|---------------|-------------------|---|

佛說大孔雀明王經三卷共訓述佛說大孔雀咒王經三卷共訓述

大金色孔雀王咒經

大孔雀王雜神咒經二

經

同

卷計

連十

不空胃索咒經二經同卷計

不空胃索心咒王經二

一卷共計

不空胃索陀羅尼經三

一卷井計

連四連

**小空胃索神咒心經** 

不空胃索咒心經

卷計

佛說孔雀王咒經二

卷

十五連

過

塊九十八

龍藏彙記

大孔雀王神咒經

觀藥王藥上二菩薩經

卷計

報恩奉盆經八經同卷

盂蘭盆經

八佛名號經

、吉祥經

八陽神咒經

吉祥神咒經

第

#

大清重刻龍藏集記

龍

滋

一四龍

藏

諸德福 佛 菩薩道 佛 摩訶摩 溫室洗浴衆僧經 成 尊勝 無垢淨光大陀羅尼 佛說孛經 菩薩生地經一 無涯 金 金 說 說 談八板 方等如來藏 具光明定意經 短 住斷結經 岡川 岡 質網 內藏 場陀 ·板 哲 際總持法 龍藏記 一直上 ,耶經二 樹 塊 田 Ti 味陀羅尼經 經四經 百經 經 經 羅尼經 自 卷計連二 緑身 寶 問 -一卷共計 卷計連二 經 經同 門 經 同 經 切諸法 經 **老計畫** 卷五計 經 卷 卷缸 經 + 卷 卷 七計五計連十連十連十 同卷 八計 入無 百零 連 連十 卷 連十 三計 八計 + 連百 連十 速十 法 門 孟 卷 十計 佛說佛名經十 賢劫經十 觀普賢 現在賢劫千佛名經 佛說首楞嚴三昧經三 除恐災患經 超日 觀世音菩薩得大勢菩薩受記 四 佛語法門 金色王 不思議光菩薩 須眞天子經二 去莊嚴 靡板 不可得經三 一板 明三昧 五板 塊 龍藏難記 (菩薩行法 經 卷共 劫干 百 百 經 百 經二 + 法一卷共計 佛名經 卷計 匠所說經 十計 經同 一卷 共 十 市 連二 下 一卷共計三 長四二十板連百 卷計 卷計 一卷共計 八計卷連十十計 卷計 連十 連十 Ħ 連六 連十 經 連五 卷 乘 五計 速十

第

一冊

大清重刻龍藏彙記

佛

説

明度五十校計經二

十四連

佛 說法常住 經

佛說長壽王經 百 卷 五計

佛 說海龍一 王經四 卷其計 連八

佛說右繞佛塔功德 佛爲海龍王說法印經 經

佛說妙色王因綠經

師子素默娑王斷肉經

佛說差摩婆帝受記經

佛說師子莊嚴王菩薩請 問 經

經同

卷十計

丰

菩薩瓔珞經二

卷

七十五二

連百

Ħ.

芫

龍藏家記

大乘密嚴經

詩

塊板

九

一卷井計地人

百

方廣

如來秘密藏經

卷計

連

月上女經二

殊師利問經二

老出

七計連五

法

放經二

染版

A

所有菩薩

經四 +

卷 共四連七

龍城深記

· 陰經二卷 共計 連三

中

佛說蓮華面經上 占察善惡業報經上 F 同 卷計 同 卷計 連 十連三

佛說四輩經 佛說三品弟子 經

過去佛分衞經 佛說當來變經

佛說法滅 盡 經

佛說甚深大囘向經 經 同 卷八計

連十

114

+

景塊板

經 同

連十

龍

藏

天王太子辟羅

一頭陀 伽 一昧經 經 經 經 i i 卷 連十

佛說佛

EI

出生菩提心經

僧伽吒經三

一卷共計五

文殊寶藏陀羅尼經

卷十計

連三連八

**羊灰**一百零

佛

頂

如

百零

一楞嚴

經

+

卷其計

九-連百 兜板

八十三

佛

經

匹

卷

十共一計

佛

樹

佛

世音菩薩普賢陀羅尼 經 經 同 卷 十計

倉陀羅 尼經

尼 經

求大自在陀羅尼 神 咒 經 經 百 卷

切法功德莊嚴 經 Ŧ. 經

重

虚空藏菩薩能滿諸願 最 勝 心 陀羅 尼 經

經

莊嚴王陀羅尼經

174

經同

卷

七計

連三

卷計

龍

文殊師 菩薩本起 利般涅槃經 經二

經

同

卷

連十

說 首 經

佛 大 緣經

說 月 人 覺經三 明書 蓙 經 經 同 卷 五計 連二

佛 說 心明經

佛 說 滅十 方具 經經

佛 說 鹿母 經 DU 經同 卷 三計

佛 說 魔逆經 卷 十計 連

佛 說 天子所問 賴吒和羅所 經 問 卷八計 太子 經 連十 卷 二計

大乘四法經

商

主

離垢慧菩薩所 問 禮 佛 法 經 經 同 卷 五計 連十

佛 說造塔功德經

寂照神變三

摩地

經

卷五計

連十

佛 說不 增 不減經

佛說堅固女經

佛 佛說大乘流轉諸 說大 有 經

> 金剛 燄 百止 風 雨 陀 雞

受持

七

佛

名

號所

生

功德經六經同

卷

連二

十七計

尼

經

<del>经</del>計 三計 連二

連

二板

蘇婆呼 毘盧 遮那 童子經三 成 佛 卷井 加 持經 五計 -1 連五 卷 十計 連百

克士板 塊百

字佛頂 輪 王 一經六卷 十計 百七 連百

悉地 念十板 羯羅 經 卷共

蘇

114

二計

連一

金 岡川 頂 瑜伽中 塊百 田各 出 經 四

龍城城記 卷 零共

七計

百

連

盂

金 自 岡川 在如意輪菩薩瑜伽法要二 頂經五字心陀羅尼品 經 同 卷 六計

佛 說救 面然餓 鬼 陀羅 尼神咒 經

佛 說 甘露經

廣大 寶樓閣陀羅尼經二 二計卷連四十共 連四

小乘阿含部 佛說大陀羅尼 牟黎曼陀羅咒 經一 字心 一卷共計 經

經

同

卷

一前

五板十板 五板五板 塊一塊-百 E 立 德 入板五板 百 百

龍

藏

連

佛說伏姪經

佛說魔燒亂 經

佛說樂魔試

目連

經

經

同

卷

活人

連十

佛說泥犂經

佛說優婆夷墮舍迦經

佛就齋經三 經 同卷計

連二

佛說苦陰因事經 佛說苦陰經

佛說釋摩男本經三

經

同卷诗

連十

佛說鞞摩肅經 龍戏雞記

晶

佛 說婆羅門子命終愛念不 離經

佛說十支居士八城人經

佛說邪見經

佛說箭喻經

說普法義經六經 同 卷 六計 連

佛 說廣義法門經

佛說戒德香經

佛說四人出現世間經 說諸法本經

佛 說瞿曇彌記果經五經 回 卷門 連二

> 善 八板 塊-百

佛說 成荒志阿 壓 經 九計 卷 連十五計 連十

佛說賴吒和羅經

子

經

佛說寂志果經

卷北計

佛說數經 佛說善生

佛說四諦經 佛說梵志頻 羅

波

延

問

種

經

TU 經 同 卷

- 1

佛說恆水經

佛說瞻婆比丘 經

佛說本相倚致 經

能職黨記

佛說頂生王故事 佛說緣本致經

佛說文陀蝎王經七經同卷計 經 連三

三歸五戒慈心厭離功德經

佛說須達經

佛爲黃 竹園老婆 羅 門 卷九計 就學經 連十

佛說尊上經

佛說梵魔喻

經

DU

經同

佛說 鵬 鵡 經

0 能

舍衞國王夢見十事 經

佛說國王不黎先尼十夢經

同 卷 八計

卷六

連十

罕

經六經

同

卷計

連十

卷十計十共連三七計 連三 連三

卷計連三

七子 下同卷計

龍

緻

| 過去現在因果經四卷共九連  | 佛說柰女耆婆經一卷計二十 | 一卷        | <b>计五连</b>        | 修行本起經二卷共九連 | 尺板一百十    | 佛說相應相可經十一經同卷計二十 | 佛說馬有八態譬人經 | 佛說馬有三相經   | <b>難提釋經</b> | 龍滅難記 | 佛說八正道經      | 佛說三轉法輪經 | 轉法輪經  | 佛說滿願子經     | 佛說不自守意經      | 佛說水沫所漂經 | 五陰譬喻經 | 佛說聖法印經四經同卷計計  | 佛母般泥洹經     | 大愛道般涅槃經 |
|---------------|--------------|-----------|-------------------|------------|----------|-----------------|-----------|-----------|-------------|------|-------------|---------|-------|------------|--------------|---------|-------|---------------|------------|---------|
| 佛說大安般守意經二卷共計三 | 女 板一 百塊      | 集經六十卷其計八百 | 日板八十塊 嚴极七十八 與塊七十八 | 事极八十五 君娘   | 七十卷其計一千三 |                 | 塊一百零 是城   | 質析一百零一十枚一 | 十二章經一卷計計    | 龍茂珠記 | 餓鬼報應經三經同卷計二 | 雜藏經     | 鬼問目連經 | 佛說義足經二卷共計三 | 佛說法海經四經同卷計二十 | 佛說海八德經  | 瑠璃王經  | <b>薛沙王五願經</b> | 佛說生經五卷其計一百 | 壁板一百二   |

| 佛說業報差別經六經同卷計二十 | 佛說療痔病經 | 佛說畧教誠經 | 佛說比丘聽施經       | 佛說譬喻經  | 長爪梵志請問經 | 佛說與起行經二卷井六連 | 佛說淨飯王般涅槃經三經同卷計二十 | 佛說堅意經    | 佛說五苦章句經      | <b>建</b> | 當板一百零  | 五百弟子自說本起經一卷計連 | 佛說八無暇有暇經八經同卷計二十 | 佛說無常經   | 佛說身觀經  | 比上避女惡名欲自殺經 | 佛說禪行三十七品經   | 佛說摩訶迦葉度貧毋經 | 佛說四天王經      | 佛說婦人週辜經  |
|----------------|--------|--------|---------------|--------|---------|-------------|------------------|----------|--------------|----------|--------|---------------|-----------------|---------|--------|------------|-------------|------------|-------------|----------|
| 佛說梵摩難國王經       | 佛說鬼子母經 | 佛說普達王經 | 盧至長者因緣經六經同卷計連 | 佛說無上處經 | 佛說木槵經   | 佛說護淨經       | 天請問經             | 佛說賢者五福德經 | 佛說自愛經七經同卷六連十 | 龍凝棄記     | 佛說時非時經 | 佛說沙曷比丘功德經     | 佛爲年少比巨說正事經      | 佛說羅云忍辱經 | 佛說凹自侵經 | 佛說大迦葉本經    | 佛大僧大經四經同卷計律 | 佛說五無返復經    | 佛說輪轉五道罪福報應經 | 佛說十二品生死經 |

二四四

龍織

陰 佛 持 說 因 人 緣 經上 僧 護 1 經 同 三計 卷 三計連 +

佛 分別善惡報應 說 大乘莊嚴寶王經 經 110 同 卷卷 連 一計

十連六

諸大小乘經

九橫徑八 經 同 卷 計 說

新成

經

說

父母恩難

報

經

說

孫多耶

致

經

說羣牛譬

經

卷十計

佛

大乘聖吉祥持世陀

報

經

經 尼

同

卷 五計

說 說

爽日

子王

所

問

經

佛說守護大千國土經三

乘聖無量壽決定光明

如

來吃

羅

大

方廣總持實光

明經

Ŧi.

老十共十共三計六計

連四連刀

塊八十四

佛 說 金 耀童子 經 經 同

連二

믳

百零

佛 頂 忠 放無垢 七城一 法甘露 光 明 上 鼓經 7. 同 卷 六計 連十

佛

樓閣

I

佛 聖 虚空藏菩薩陀羅尼經 說大乘善見變化文殊問 法

經

佛 佛 認 無能勝 大護明大陀羅尼經四 旛 王叱 羅 尼經

經

同

卷

五計

聖佛 佛 田 頂 陀 字般若波羅密多 羅尼經

經

龍

藏

五

龍

消 除 切閃電障難隨求如意陀羅 尼 經 +

大寒林聖難拏陀羅 最 E 燈 明如來陀羅尼經五 尼經 經同 卷計二

佛說語 行有為經

息除中天陀羅尼 切如來正 法秘密 煲 印心陀 稲 尼 經 几 經 同 称

妙法聖念處經四 九計連十 一卷共計 連七

佛 說大迎葉問大 寶 積 正法 經 卷 十共連計 Ŧ.

則一板 百零

龍城家記

里

嗟 **韈曩法天子受三歸** 依

佛 說較量壽命經二經同 卷四計 連十

佛說聖持世陀羅尼經 佛 說沙彌十戒儀則經

佛 說布施 祭

佛 說聖曜母陀羅 尼 經四 經 同 卷 九計 連十

法集名數經

聖多羅菩薩 百八名陀羅尼經 連十 經 同 卷四計

連十

讚揚聖德多羅 緣生祥瑞經上下同卷話 百八名經

> 聖 觀自 在酱 陸 百八 名經

佛說目連所問經

外道問聖大乘法無我義經

毗俱胚菩薩 百八名經五 經 同 卷

十計

勝軍化世百喻伽陀 經

妙臂菩薩所問 六道伽陀經二 一經 二卷 十共計 連四

佛說苾蒭五百法經

諸 佛說苾蒭迦尸迦十 法 經

佛心印陀羅尼經

幸

乘寶月童子問法經

佛說蓮華眼陀羅尼經

佛說如意摩尼陀羅尼經七經同卷二計 佛說 觀想佛母般若波羅密多菩薩 經

佛 說聖大總持王經

佛 說最上意陀羅尼經

聖 佛 說持明藏八大總持王經 無能勝金剛火陀羅尼經

佛說尊勝大 明王經

佛說智光 滅 切業障陀羅尼經

卷 九計

龍

藏

十計連十

連二

連十

佛

就

切如如

來

最

勝總持

經

菩提心觀釋

經

同

老計

護

國尊者所問

乘

經

卷

一共計

連四

| 佛部   |     |
|------|-----|
| 說滅除五 |     |
| 逆罪大吃 | 100 |
| 羅尼經  |     |
|      | 1   |

佛 說 無 功 **陀羅** 尼 經

佛 說 臂 陀羅 尼 經

尼 經 經 百 卷

九計

連

佛 佛

佛 說八 大靈塔名號經

佛說聖最勝陀羅

尼經

說

五

項聖般

若波羅密

經

乘八大曼拏羅

經

龍磁藥記

垩

佛說大乘戒經

聖六字增壽大

明

陀羅尼

經

增慧陀羅尼經

佛

說四無所畏經

佛 說尊 那 經四四 四經同卷計

連十

佛 說頻婆娑羅  $\pm$ 經

龍城城記

佛 佛 說 說舊城喻 仙 經 經

說信解 深七板 百智力 經 DL 經 同 松 五計 連

佛 說善樂長者經 IE 句王經· 上 下 同卷

六計

連十

塊-

佛

說

妙色陀羅尼經

佛

說栴檀香身陀羅

尼

經

佛

說

消除

切災障實髻陀

羅

尼

經

佛說俱根羅陀羅尼經

囉 佛

嚩 說

拏說救療小

較量

切佛

外見疾病經

葉

仙

人說醫女人

經十

經

同 卷

九計

連 +

佛

說

休

繭

那賒轉哩大吃羅尼

經

説

宿命智陀羅尼經

說慈氏菩薩

誓願陀羅

尼

經

佛 說聖多羅菩薩 經

寶賢陀羅尼經 佛 說大吉祥陀 羅尼

經

佛 說秘密八

佛說路叉陀羅尼經 說大愛陀羅尼 說 阿羅漢具德經 經

蓋

藏

龍

名陀 羅 尼 細

佛 佛說戒香經七 觀自在菩薩毋陀羅 說無量壽大智陀羅 說妙吉祥菩薩陀羅尼 一經同卷八計 連十

佛說宿命陀羅尼

佛

佛說慈氏陀羅尼

寶授菩提行經六經 佛就虛空藏陀羅尼 同 卷計 連十

切如來陀羅尼

佛說延壽陀羅尼

龍城乘記

主

佛 佛 說法身經 說息除賊難陀羅尼

信佛功德經五 經 同 卷五計 連二

佛 帝 釋所問經二經 說解夏經 同 卷 七計 連七連十

未 夏板一百十 奪板一百 曾 正法經三 一卷其計 連四

板 塊 薄四板 一一四計

佛 母 出生三 法 戒 般 及若波 和

連零

密多 經十 四 卷其計

佛說決定義經

佛 佛說護國經二經同 說分別布施經 卷計

佛說分別緣生 經

佛說法印經

佛說大生義經四 經同 卷五計 下連十

佛說大乘不思議神通境界經上 佛說聖佛母般若波羅密多經二 佛說發菩提心破諸魔經上 中 經 7 同 局 卷 九計 十計連十

佛說給孤長者女得度因緣經上 中 美 下 同 卷計入

**佛說大集法** 門 經 E 下 同 卷 一計 迹二 +

凤 三板 不

佛 寶帶陀羅尼經 說光明童子 因緣 經 卷共

迹 三

金身陀羅尼經

無分別法門經

淨意優婆塞所問經

四

經同

继

三剂

連二

金剛場莊嚴般若敬中

龍

息諍 無畏授所 初分說經上 因緣 經一 問 大 T 乘 經 同 經上 卷川計 同 卷 十九計 中 連 連十

月喻經

喻經

尼拘陀梵志經上下同卷計連灌頂王喻經四經同卷計連 連十

衣金幢 力太子因緣經上 婆羅門緣起經上 中下同 卷計 中 連 同卷計

F

連十

身毛喜豎經上中 T 同 卷九計 連

龍城深記

垩

與板九十七

乘本生心地 觀 經 八 卷四共 十計 百

佛 說出生無邊門陀羅尼 切如來心祕密全身舍利實篋

Ell

陀

羅

尼

經

大吉祥天女十二名號經

大吉祥天女十二契 百八 名

穰 慶黎童女經

切如來金剛

壽

命

作色

羅

尼

To.

經同卷

十計

連三

雨寶陀羅尼經

菩薩所說 大 乘 緣 生 稻 **幹** 經二 經 同 卷計

連七

Fi

佛 說 溫 除葢障所問經八 一板 零

卷洪

連百

連三

王 清 護 二板 一回經 卷井計

穢 跡 金剛說 市中 通大滿陀羅尼法

術

靈要

何門經

跡金剛法禁百變法門 經

大乘大方廣佛冠經上下

大雲輪請 種長養功德經 雨 經 上 下 四 經同 同 卷計 卷 連二十計 十連

佛說 大集會正法經四 卷 十共五計 連九

葉衣觀自在菩薩 經

毗沙門 天王經

大 文殊問經字母品 乘密嚴經三 一卷共計 經 連四同 卷計 連十

但 塊九十

海 如 幻三 意菩薩所 一摩地無 問 經 田 九 法 卷 門 經 m m 連百 卷 100

守 護國 板 界主 作 羅 尼 + 卷 七共

龍

斯 塊板 九十六

十五佛名禮懺文

觀自 八大菩薩曼荼羅經 在菩薩說普賢陀羅尼

能 淨一 切眼疾病陀羅 尼

切疾病陀羅尼

救拔燄口餓鬼陀羅尼六經 伽集要救 阿難能 同 卷卷三計七計 連十連十

口 儀

軌

佛說蟻喻經

瑜

聖觀自在不空王祕密 經 同 卷四計 連十

勝 軍王所問經

龍藏龍記

輪王七竇經

園生樹經

了義般若波羅密多經

大方廣未曾有經方便品五 經 同卷 十計 津

巨力長者所問大乘經上中 大堅固婆羅門綠起經上下 同 卷計連二 同 卷

妙吉祥所問大乘法螺經

四品法門經

八大菩薩經

施 切無畏 心陀羅 尼

聖八千頌般若波羅密多 羅尼經五經同卷計十 名真實圓義陀

髻尊陀羅尼

金 剛摧碎陀羅 尼

九計連十

不空胃索

、毗盧遮

那佛

大灌

頂

光

眞

經 同

地 藏菩薩本願 十四 經 一卷共計

連凹

大 **警** 塊 九 乘理趣六波羅密多經十

卷八共

十計

連百

卒

龍藏葉記

如 塊八十九 松 塊板

佛 說 大乘菩薩藏正法經二 卷共 十計

連百

九板塊一 百零

上法政論 經

五大施經

無畏陀羅尼 經

**熾盛光大威德消災吉祥陀羅尼五經** 大威德金輪佛頂熾盛光如來消除

同

卷計

切

大乘隨轉宣說諸法經上中原生王因緣經二卷共新四 百

龍

卷

九計

連二

佛 說 乘入諸佛境界智光明莊嚴 乘智印經二 經 卷 十共 連計 M

**乘義決定經上** 中 一卷共計學

白 盆板一百十 川板一口傘葢總持陀羅尼一 百卷 連十連

證 盛 昧大教王經十 塊一 七 卷 五共十計 七三 連百

流板九十四 有大 人曼羅經 一卷十計

出 生 切如來大 力 明王 經上 15 同 卷 一計

金 剛 頂如來現證大教 育藏章記 王經 卷 十共 三計 速五

瑜 阿 剛 伽 多羅陀羅尼 大教王經 Ŧi 拉卷共計 阿嚕力經 連入 卷計 連

7. 二板 百

奇特佛頂 經三 一卷共計

場莊嚴 陀 經 上中 羅 尼 經 一十五 卷 允計 一計八計連七 車二連十

菩提場所說一 說 秘密相 字頂 輪 Ŧ 五 零共連一計 連 H

息 塊板 八十 七

金剛三業秘密 王經七 卷共計 百

大寶廣博樓閣善住秘密陀羅尼 一卷共計 連五

> 淵 塊板 九 + 六

密 = **脉大教王** 經四卷井連計

金 剛手 菩薩 二平等最 降伏一切部多王經三 瑜 伽 大教王 經 一卷井井 老十共五計

說無 澄 五板 塊一 Fi 零

佛

·

連五

聖 妙吉祥真實名 經 卷 十計 連三

金 剛 頂 瑜 伽理趣 一般若經

佛 大樂金剛 母 般若大明觀想儀軌 不空真實三摩 經期

金 岡川 頂瑜伽 念 珠 經 四 經 同 卷六計 連二

奎

最 L 秘密那拏天經上 中 75 同 卷三計 連十

最上 根 本大樂金 剛不空三昧王 經七卷其計

取 連六 三板 百

金 岡川 峰 樓閣 瑜 伽口 經二 卷

妙吉祥最 勝根本大教 經 十共 -

妙吉祥平等秘密最上觀門 世 卷八計 卷 十共連五 十共四計 二計連四

普編光明 **燄鬘清淨熾盛如意寶 E**|1 心二

暎連九 塊板 十四

持 明 藏 瑜 伽 儀 軌 經二 卷 十九連 四

如

來

不

思

市必 T

密

大

乘

經

卷洪計

連百

塊板

九

+ 議

金 剛 香苦 屋 大明成就儀 連四

頻 那 夜迦 天成就儀軌

大悲空智金 化 網 一百塊物類 剛 大教王儀 + 忿怒 明 王 儀 軌 連四 卷計

連

板

底 妙 哩三 吉 祥 一味耶 瑜 伽 大 不 動 教 尊威 金 剛 怒王使者 卷

七佛 讃唄伽陀

聖迦妮忿怒金剛

童子

一卷井連計

pg

九計

連十

龍藏難記

六四

佛 一身讚

佛 百八名讚 經

聖救度佛母二 + 種 禮 讚 經

切如來頂 輪 王 百八名讚 經 五. 般 同 老門計

讚法界頌 八大靈塔然讚

三身梵讚

佛說文殊 百 八 名 梵 譜

曼殊室利吉 祥 加口 陀

聖金 岡川 手菩 蕯 百八名梵讚六般 同 卷計

藏

龍

龍

聖觀 自 在功德讚

讚觀 世音菩薩頌

佛

聖觀自在菩薩梵

聖多羅菩薩梵

師法 H 十頭

推 梵讚六般 同 卷 一計 連三

字零七卷計 經藏天字號至言字號計 板 萬九千零九十 九塊計 百八 連 PU

Ŧi. 萬 千七 百三 七連

大 乘 律

龍藏葉記

佛 菩 說 陸優婆塞 菩薩內戒  $\mathcal{I}_1$ 戒成 經 儀 卷 經九計 連十

佛 說 文殊 師利 淨 律 經 卷一卷 連十

倒主 塊 百零

菩薩 女板声型,一块 卷 零共 七計 連二 百

安村板

百

陸地持 百零十共二計 經八 十芸の巻は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師の書は、一芸師

定 短 短 短 經

優婆塞戒 七 卷哄 十計 ti-連百

玄

菩薩

薩 戒本 卷 一計 溥

初法律三 初 一板 百

清淨 善業道經二 毗尼方廣經 經 同 卷九計連十連十

佛

昧

經

菩薩五法懺 **菩薩藏經**二 薩經同 悔 經 卷三計

連十

菩薩受齋經 三曼陀羅菩薩

含利 弗 海過經一 經 同 卷清 市市

寂 調 **跨音所問** 細 卷十計

佛 大乘三 說文殊悔過 一聚懺悔 經經 卷 卷 十計 三計四計連二 連二連十

篤版 百零

醬 高 陸 瓔 路 本 業 郷 經 卷 十共三計 連四

善戒經 連十

淨業障經 計七計卷

佛 ·藏經四卷共計 等障經一卷計 計

菩薩 戒羯磨文一 本經 一般同

連十 实

卷

情人

卷 九

七共 +

五六

連百詠

塊板

+

五十計

百

零共

七計

連四

百

百

松

七共

十計

連百

四

塊一

百

几

卷

十計

三七

九連百

九 四

+

棠

二板

百 零

魄-

卷二計

三計六千

百

百

從

十板

塊百二

五

三計

連二

四

九共

十計

九二

連百

百卷

龍

戒

因

一線經十二

卷

北兴

連百

+

塊九十

下极一百零五十卷共

十計六十

連百

|              | 1 ===   | 那目得迦 |              |                            | #語二十<br>十 | 連二十         | 二二連百              | 筑    |       |             |               |                 |           |              |         |     | -           | 1                 |         |
|--------------|---------|------|--------------|----------------------------|-----------|-------------|-------------------|------|-------|-------------|---------------|-----------------|-----------|--------------|---------|-----|-------------|-------------------|---------|
| 十誦律比丘尼戒本一卷八連 | 木叉僧祇戒本一 | 卷計   | 四分比丘尼戒本二卷十四連 | 卷<br>十<br>三<br>主<br>主<br>五 | 夕十六塊      | 爾沙塞羯磨本二卷共計画 | <b>含利弗問經一經同卷計</b> | 育成語言 | 沙彌尼戒經 | 比丘尼僧祇律一卷計二十 | 根本說茲茲尼飛經二卷共計三 | 目連問戒律中五百輕重二卷共連四 | 道比丘尼經二卷共計 | <b>喧板一百零</b> | 羯磨二卷共計画 | 儀一卷 | 十誦律毗尼序三卷十七連 | 根本說一切有部毗奈耶頌四卷禁計一百 | 一三六 龍 藏 |

尼日本

百切有部

出

家

卷光五計一連三連

薩

婆多毗尼毗婆沙

卷

卷九共一計十計

龍藏戴記

續薩婆多毗

尼毗婆沙

有部尼陀那

Ξī.

卷十共十共二計四計

連七連七

睦

塊板

七

勒伽十

卷 大計

連二

百

塊

夫板一百二

部目得迦五

根本就

日月

了論一

卷六一七計連百

卷共計

說

切有

毗柰耶雜

事

切有部毗柰耶尼陀

婦

十板二一

塊百

願

般

同

大清重刻龍藏集記

受塊板 沙 PH 九十 豆 羯 八 磨 法 卷四計 进二

瑜

伽口

師

地

論

百

零

氣

六板

百

連

三扳十板

百塊百

投枝卷四板十板四共

九一

百塊百七

板

九十

塊

友

鬼一

**曇無德律** 部 雜 羯 磨 卷 井 連計

沙彌威儀

沙 彌尼離戒 誦 羯磨比 上要用 文 般 面 卷五計連二連十

無

相思塵論

絲絲論

終 絲 論

釋

論

同

卷

七計

連十

攝

乘

論

釋

DU

--

卷四三共鬼

連千

币分

七卷計板五千八 律藏辭字號至受字號計 八百六十 五塊計 五 連 + 字零 萬

四百七十六連

大乘 論

龍城東記

金 金 岡川 岡川 般 舟设 若波羅密經 百塊百塊百 波 羅 密 經 論 論 卷 卷 十共十共七計連計 連五 五.

訓 姑母 十板四板十板 地 塊百 百塊百 儀 人 -板十板 百塊百

懷 百季

兒

入板塊板

百

李 九

二板八板六板四計

百

塊

孔

板

塊

弟

百

猶

叔

塊版

九塊

九

度論

百

卷

百共

百六

古

弄

三板十板

四

同 塊板五板 百十

丰

伯 十板 塊百

板

百

零

菩

觀所 觀所

乘 廣五蘊於 論

乘五 **瀘論二** 論 同 卷

四計

連二

圭

+

塊板 龍藏葉記 八十八 切 鬼板 九 + Ξ

顯 揚 磨 聖 塊板 教論二 入 + 箴 卷 七板五共 十計 百 十連百

乘 論 四 问 卷洪 毗 達 磨 雜 連百 集 論 十六卷 七共 連百

規 住 毗 塊板 婆 沙論 百 十十計 + 五 老共計 三板 H 零 連百

Dil

慈板九十鄉 五 海 一卷 地板五計 百

大莊嚴經論 五 卷 十計 連二

三七 龍

攝

大 側

乘論

Ŧ

卷

二共

般岩

燈論

h

総

九共

相

連百

塊板

九

王 正理 論 卷 卷七計 七計

顯揚聖教論 瑜 師 地 論 頌 釋 卷五計 連十連十

顚 九板 百 卷四片計

彌

勒

菩薩所問

經論七

連百

轉法輪經優波提 無量壽經優波提舍 含 論 同 卷 九計 連十

大般涅槃經論

龍藏葉記

畫

涅槃經本有今無偈 論

能斷 金 剛 經論碩三論同 卷 三計連二 連 +

遺教經論 四卷十計 連三

沛

成 唯 機力十四 匹 卷共計

連六

佛

地

經論七

卷 二 十計

地

經論

+

卷共

八一十計 連百四二

具足

經優波提舍

卷批計

百零

成

卷共計

連

百

百論釋論十

卷

一个計

連百

四板

百

塊

重義 識四板 論 #

勝思

惟

梵天

所

問

經論

卷出

七計

連六

板

百十

七板

百零

金

周川

破

取着不

壞假名論

卷

十共計連三

文

師

利問菩

提

經論

四計連百

連三

乘莊

嚴

經論

十三卷其計

廣

本

板 論

百

地

板

百

塊

弗連十

論

卷

十共九計

卷九計二計連四

空

論

論

二計儿計

壹輸 温迎論

轉 大乘百法明 識 論四 論 門 同 卷 論

児板 7 達磨 + 集

論

老業

八計

連-

百

藏

連-

唯 識三十論

能斷金 緣生論 略明般若未後一 取因 手杖論 業 妙法蓮華經優波提舍二卷共計三 觀總相論 題識論 因 大乘 佛 止 因 因 門 觀門 無性 虧 明 成 性 明 IE 假 板 教授習定論 成業 就 論四板四塊一 論 入 IF IE: 剛論釋一 論頌 設論 理 論 理 論 心 II: 門 門 論 百塊 頌 卷 論 論 白 論 理 十共 卷 論 論 論 同 卷 同 四計連十 卷 本 卷一計 十共連計 卷 頌讚 卷 十共 **六計** 卷八計 六計 論 卷八計 七計連十 連二 連十 述八計 同 卷 連十 一計 畫

> 妙法 寶積 蓮 經 華經 論 論 Del 優 卷 波 提 三計 連儿 舍 卷 十共 二計 連三

五板塊一 百 基

決定藏論三 乘掌珍論一 

乘寶性 百零

静 二板地

大乘楞伽經 唯識 論 唯 識 論 卷四計

連二

雅 識 + 論 論 同 卷 三計 +

寶髻經四法優波提 舍 総 三計

連十

主

大丈夫論二 大乘論 一卷 卷 十共十共十共 三計七計九計 連五連四連三

辨中邊論

辨 情三板 中 邊論 頌 百 零末附 卷前

順中論二 卷 十共計

攝 乘 論 本三 卷 卷 六計 十共十共連三 五計五計四計 連五連四連六

中邊分別 大 乘起信 論 論

三九

龍 藏

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 塊七十八  | 八十五 持板七十八 | 九十二               | 九十二 高板八十八   | 九十三 | 心板八十六 加板   | 卷                 | 四諦論三卷共計入     | 小乘論 | 提婆菩薩小乘涅槃論三論同卷此連 | 龍威彙記 | 提婆菩薩小乘四宗論 | 大乘法界無差別論 | 方便心論一卷計二 | 掌中論三論同卷計十       | 解拳論                   | 百字論      | <b>寶行王正論一卷加連十</b> | 如實論一卷計二十 | -               | 逸 板 一百二 | THE RELIGION OF |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------|-------------------|-------------|-----|------------|-------------------|--------------|-----|-----------------|------|-----------|----------|----------|-----------------|-----------------------|----------|-------------------|----------|-----------------|---------|-----------------|
| The state of the s | 領二卷共計 | 論二十二卷其計   | 禽板一百四 默板一百三 畫板九十二 | 阿毘墨論三十卷共計六百 | +   | 俱含論三十卷其計五百 | 樓板九十六 親林九十班 飛地八十八 | 磨藏顯宗論四十卷崇計連首 | 九十三 | 1 +             | 育成文記 | 理論八十卷时七十  | 十九 運根ナーニ | 地で       | 九地 一百零 一丁九地 一百十 | <b>昆婆沙論八十二卷</b> 百五十五車 | 九十四京租一百名 | 九十塊東城九十城西         |          | 塔大毘婆沙論二百卷其言三十九連 | 二、      |                 |

小乘論

龍

鞞婆沙論 集 成 阿 阿 隨 闸 阿 何 阿毘達磨界身 H. 設城九十 實論 一法度論 相論 比 彌底 毘莲磨識身 毘 對 甲 事毘婆沙論 对 達磨品原 達磨發智 曇八犍 達磨 塊板 門足論二 塊板 塊板 十枚 板 龍藏鎮記 八 九十 九十七 七十八 一卷洪計 甘露 1 論 + 塊百 百塊 三卷 八卷共計 度論 卷 類足論十 放 大 大 大 大 大 大 大 大 大 大 一卷洪 足論 味論 干 論 是板七十六 是板七十六 上十二二 席四板 連三 計 楹 舍 all 7 | | 板 | 百塊 | | 百塊 | 塊板五計連五 板 同 塊 塊一連百 連百 百零 百 百 四 百 連五 連百 百 靈 地九十一 連百 芜 連百

尊婆須密所提

阿

毘

墨心論四卷共

E

二板六計

雜

+

卷七五共塊

十計七三

連百

鼓版一百十

異部宗輪 **部異執論** 

論

F

百連零

十八部論

分別功德論三

高三卷共計七卷共計三百卷共計三百卷共計七十五卷共計三百

阿

毘達磨論

立 鬼九十六 间 毘論十 塊-百 卷 疑八共四极十計 地一五.-百連百

勝宗

十句義論

卷三計

連百

塊板

百

+

阿

達磨法蘊

足論

卷共計

百

法勝

解脫

道論

衆事分阿

陞

塊板

九十七 龍藏葉記

階四板

百

百塊

半 板

十計

連百 納

70

龍

四

聖佛 佛 大乘二 菩提心離 大乘破有論 金 企 大宗地玄文本論四 乘寶 諸法寶 星塊板 薩右本八板 母 教決定名義論三 母般若圓集要義釋論 剛 乘 釋菩提心論 、綠生論 八 乘相論 母九頭精 針 般若圓集要義論四 頌如里論 集菩薩學論十 生鬘論九卷八十計 十頭 要義論五卷共連 龍藏黨記 論 九 論三 最 百 相 + 論 論 卷 E 論 十二計 義 論 卷三計十共連六 百 論同 卷九計 卷 十共卷八計三共 十共計 三計 T 論 卷 九 連十 連三 同 卷井井計 六計連二 連百 卷 七計 連百 連十 連四連 4 續八部論 西土 大乘法界無差別論 施設論三卷共計 連 修行道 佛 金 大乘中觀釋 道 剛 聖賢撰集 所 通 本行經七卷其 地 明 承 左 十四晚百 經 知論二卷共計三 頂瑜伽中發阿 塊板 五板地一 十板 塊板 因 三百三十五連 字零六卷計板 已上論藏傅字號至通字號計一 經 百 緣經 緣經十 龍藏葉記 九十 地 塊百四 經八 卷計 百零 論四 卷 卷其計 **老共計** 一卷 達十計 十共八板三五 七計塊一連百 卷 內 耨 五 六計連七 萬三千 連百 連百四 多 塊百 羅論 連百 連百 百 + M 百 地計連 論 同 卷計 百

萬

五

連十

龍 藏

自雜譬喻

經

四三

龍

藏

十些

四計

王

經

佛 治意經六經同 佛 禪法 達磨多羅禪 付 佛 迦 [4] 六菩薩名亦當 文殊發願經 瑜伽醫迦訖沙囉烏 雜寶藏經八卷洪計 惟 佛 问 葉 法 道地 說佛治身經 含 使 人涅槃密跡金剛哀戀經 旣 說 藏地 比 佛醫 要 口 九板 赴 七板 杂隹 一板 E 解經一 華經 經六 解 經 能藏氣記 丘 塊 佛般涅槃經 一迦旃 緣 百零 Fi + 纏 百 卷洪計 經 經 卷五計 卷十 六 延說法 因 誦 經 絲 持 同 瑟尼 連計 經 經 連 九一 卷 t-没盡偈 連百 JU 連百 十計 經 沙 連 研說 同 卷計 經 囉 連十 眞

菩提 法句 佛 請賓 文 企 那 僧 僧 坐 賓頭盧突羅 大勇菩薩分別業報略經 四 聚塊板 所 毘曇五 伽 殊 卷井計 岡川 亦 加 典 禪三昧法門 比丘 斯那 行經 十一百二二 菩薩及諸 譬喻經四 頭盧經 羅刹所集佛 頂 行讚 塊板 龍藏就記 九 八十 += 經 車二 經 法 所 切 撰書薩本 如 Ŧī. 行 閣 北 二 計 來真 經 仙 為 經 所 優忙 行 一卷共計 實 部 經 經 Ħ. 古 攝 說 連 同 大 紀 松 法緣 連百 法綠一計經連三 KI 百 零共 三計 Ju 時 乘 經 卷 現 FI H 十共 證 經 卷 連 大 十計 省 百 您 教 連六

阿可

育王

警喻

經

經

無能 勝大明心 陀羅 尼 龍

DU Puj 不善業道經 含 暮沙 解二  $\overline{I}_{L}$ 一卷井計 般 同 卷計

Fi. 門 **严經要用** 法 卷十共四計一計連三連六

金 岡川 乘 修 頂 行菩薩 瑜 千 門 眼 諸經要集三 修 儀 軌 卷 卷計 連

卷

切 一名義大 成 教王儀 就儀 軌 軌 Ŀ T 同

卷

七計

雜

譬喻經

L.

下

同

卷八計

速二

+

衆

經媒雜

譬喻

經二

卷

連三

緣 十共 經 九計

百喻

經

卷

Ti

卷 卷 十共十共 三計連計

連門

句

迦

葉結

經

**希型** 

同

卷

三計

+

連

七板

百 四

塊

法

觀

經

内 滩

身觀章句

經

要訶欲經

[ip]

育

王子

法盆

壞

自因

卷 九計

連二

龍藏文記

尘

成 殊 就 妙 室 法 利菩薩吉 蓮 華 經 王 祥 瑜 伽川 伽 陀 觀 艘 同 軌 卷 七計 卷 連十 四計

金 岡川 頂 瑜伽降 世 成就深 密智儀

連

金 頂 瑜 仂口 他 化 自 在 天 理 趣 會 金 誦 能 般

金 剛 壽 命 昨 羅 尼 念誦 法

大藥叉女歡喜母并爱子 成就儀 成 軌 就 法

在 如 意 輪 念 誦 儀 軌 DU 般 行 法 同 卷計 連

禪

-板 百伽 +

密跡 金 秘密最上 力士經偈 訓薩埵 修行 颂

八計 連十

迦

LL

當

來

變

經

丘四一說塊百

雜

喻

經

經

山

卷

十部

連二

思

惟

田各

法

遊

經二

機同

卷計

連十

賢

聖

伽山

性

百

頌

廣

願

至

膀

HH

TE

羅尼

經

文

水

所 十极

說

最

勝

名

義經

E

下

同

卷五計

連十

無

出月

刹

經

松

六計

連二

+

尘

佛說帝釋巖 秘密

大毘 盧 遮 成 佛 神 變 加 持 柳 隨

疾 立 驗 鷹 蓝 首 羅 天說 मिन 尾奢法

聖曼 殊室 一利童 于 五字瑜 伽 法 法 同 卷 三計 連十

威 怒鳥 罗河

大孔 雀 明 E 一畫像壇場儀 机

金 岡川 頂 瑜 仂口 金 岡川 薩埵 儀軌三 軌 言 卷 一計 連三 +

金 輪 E 佛 頂 要略念誦 法

觀自 在書 歡喜雙身 薩如意輪瑜 毘那 伽念誦 迦 法 法

日 略攝 念誦 隨 行 法 TL 法 同 卷 三計 連二

Ŧi. 字陀羅尼頌

龍威電記

般 若 陀羅 尼 釋 般 同 卷 七計 連十

六板 百零

樂 金 剛塊 理趣 釋 卷 十其七計 連三

佛 說 最 勝 妙 滩 根 本 摩 地 分 E F 口 卷八計 連十

金 間川 Ŧ. 秘密念誦儀軌

金 图 頂 勝 初 瑜伽 念 誦法 經 般 同 卷 三計 連二 +

金 岡川 頂 输 伽口 修行 念 誦 儀 軌

無 量 壽如來供養儀軌 軌 同 二卷十七計 連 -1.

甘 利 成就 儀軌 卷 計 連

觀 在 羅 瑜 伽 念 誦 法

尘

能藏葉記

鍾連十 板

蘇 悉 地場地 羅 百 供養法 一卷井洪計

1

不 動 使者陀羅尼祕密法

金 金 岡川 頂 頂 瑜 瑜伽修習三摩地 伽 經文殊供養法

法一

法

同 卷

七計

連二

瑜 伽口 蓮華 部念誦法 一法同卷 九計 連十

金 剛 頂經 瑜伽觀自在 I 如來修行法 卷 五計

連十

金: 金 手 頂 光明 观自 推 在 頂 如 軌 來修行法 般 同 卷 \_ t

龍

連二

藏

聖 觀 自 在 菩薩心真 言 觀行軌儀二 般同经計

連十

苦 品學法 陸 訶 色欲 法

四

大虚空藏菩薩 金誦 法

阿 王般若 悶 如來念誦供養法 念補 法四 法 同 卷 五計 連十

佛 頂 尊勝念誦 儀軌 般 同 卷 四計 連

聖 閻 曼德迦威怒王立成 念誦法

大乘方廣曼殊室利 華嚴本教儀 軌品

方廣曼殊室 一利童 眞 一菩薩 儀 軌 品三 般 百 卷

四 五

全 略 主 述 剛 字 護國 頂蓮華部心念誦 佛 金 剛 頂 般若道場念誦 輪 頂 瑜 E 念 伽 誦 分 儀 别 儀 軌 聖 軌 儀 位 般 修 卷卷十計八計 證 同 十計八計卷連三連十四計 法 甲甲 連 陀羅 般岩 金 方廣佛 一波羅密 尼門 諸 地 多理 嚴 部 + 經入 要 七 目 趣 尊

妙 如意輪 **祥平等瑜** 蓮華心 伽 秘密 如來修 觀身成佛儀 行 觀 門 軌 儀 儀 同

四計 卷

集 隷 、要頌 地拔連 經 四 卷洪計

連五

九十

權力 發 諸 E 一要偈

発

普 龍 樹 金 書 陸勸誠 岡川 陸 垭 瑜 E 頌 伽 念 誦 般 儀 同 卷 七計 連十

大悲心陀羅尼修行念誦略儀 岡川 頂 瑜伽護摩儀 軌二 軌 同 五計

全

卷

連二

一样平等 视見 門 略 出 I護摩儀

金剛

頂超

勝

界經說文殊

H.

字

真言

般

同

金 岡川 連 頂 經 瑜 伽 文 、殊菩薩 法 品

仓 岡川 頂 瑜 伽 經十 八 會指 歸

訶 利 帝 母: 眞 言法 般同 卷面 連十

> 法界品四 聖義述 十二字觀

岡川 頂瑜伽 禮

受菩提心 戒 儀

文殊 師 利 機 佛 法 身 禮 六 般 I 卷 六計 連

百 頌 五. -讚佛 集經 頌 地 藏 哲 薩 請 問

法

身

讚

般

间

漆六計

二板連十

ĔĨ +

阿 育 王傳五卷 育施変記 百

卆

佛 吉 一样德讚 E 中 F 連 同 卷 四計 連

馬 鳴菩薩

龍 樹菩薩 傳傳

提 婆菩薩 傳 傳 F 卷 二計 連十

婆藪 樹 菩薩 型。 為禪 傳

撰集 藏 及 雜藏 陀 傳 迦 E 說 法 要 倡 般 1

اما 羅 漢 華性 提 所 說法 住

瑜 加口 集 施 食儀 卷 七計 連十 般 间 卷

七計

連十

卷計

三三連

連百

百三-

給

五板

百

卿-

百

與百速百塊百

十計

一九

迹百

七板

百

部

塊百

十板空

五計

連二

百

怒

七計

十进入連十

十板速三

百

封

十板

塊百

H

Ji

卷

十共

六計 連門

龍

| 輕十一班 第二班 功十四班 | 何二十卷   |       | 鐵四十卷洪 |        | 七                        | 二共十計 | 天台四教儀一卷記連十      | 世版一百三 | 四念處四卷共計八      |            | 机音玄義記四卷共計一百     | 十共四計 | <b>製板一百二</b> | 修習止觀坐禪法娶二卷其計四 | 法界次第初門三卷片三連 | <b>舰音義疏記三卷共出</b> | 舰音義疏二卷洪計並 | 振板一百三  | 淨土十 <b>庭</b> 論一卷八連 | 釋摩訶般若波羅密經覺意三昧一卷計仁十 |
|---------------|--------|-------|-------|--------|--------------------------|------|-----------------|-------|---------------|------------|-----------------|------|--------------|---------------|-------------|------------------|-----------|--------|--------------------|--------------------|
| 金光明經文何五卷其制一百  | 五卷共計一百 | 番板一百二 | 羅     | 4年四塊 1 | <b>规無量壽佛經疏妙宗鈔六卷四十四</b> 速 | 4    | 金光明經玄義拾遺記六卷兵計一百 |       | 仁王護國般若經疏五卷十二連 | <b>聚</b> 記 | 码入鬼 <b>刻</b> 则鬼 | 大師別傳 | <b>治</b> 計三十 | 多心經略疏         | 華嚴經指歸一卷計二十  | 應拜俗              | 勒板一百零     | 二十卷洪計四 | 茂灰一百十 實板一百二        | 十卷料                |

一四八

龍

菩薩 深經 請 歷 金 [11.] 涅 華嚴 辨 大 華嚴經明 放我 彩經 親音經疏 毛板地 般涅槃經疏三 般涅槃經玄義二 佐 衡 宅 JE. 十极 明 八板六板 十板 目錄六 經支義發源機要四 論 三板 二二九 義疏 經文句 資紀 七-乘教義分齊章 塊百 塊百 「蘇四 百零 百零 百零 法品內立 卷 三五共 卷 記 卷 卷八計 十計 卷二計 四共 7 十計十共 連 時 一卷共生計 百連三連 悠 儿計 九板 三寶 百 七共 十进六 建百連-雌 四卷 十計 卷 百 H 零 零共 連百 五六 卷三計 五計 連百 連九 阿 塊板 九計 連四 華嚴 天台八教大意 修 續集古今佛道論 破 集古今佛道論獅實 た 鲜 别 嚴法界玄鏡二 唐 曲 慈 應 神 就 輔 金師 嚴與旨妄盡還源觀 十板 論二 塊板 內典錄十 阿 恩 十板 州塔寺三 旭 版 彌 寺三 114 域 一卷共計 塊百 百 **ル百** 唯 記 百 經 1. 滅 ル IL 二實威通錄四二二大卷 告五連 疏 法 恏 卷計 衡 連五 卷 卷 微 六共 師 桓 十共六計 十板 卷 鐵 七計 十計 七板儿板 傳 一板 卷五計卷 速十 II. \_ 四 塊百 + 百鬼百卷 連百 九共十計 卷 並 十共 卷 百 信火 計 进十 七計 濟 尘 連一 百 Ħ 四 百塊百塊百

四九

龍

| 華嚴經論四十九卷四十一連奉     | 百十十九地一百十     | 地一万零 | 一卷計連十    | 護命放生軌儀法三法同卷計計 | 受用三水要行法 | 說罪要行法 | 甄正論三卷<br>十三連 | 錄略出       | <b></b> | 龍蔵章記 | <b>稣三十</b> | 成长一百四<br>定板一百二<br>一大鬼 | 寄歸內法傳四卷其計一 | 僧傳         | 十門辨惑論二卷共計三         | 顯密圓通成佛心要集二卷共計六 | 記板一百二 | 集三十卷洪計公面      | 迎极一百十 漢板一百 | 珠林        | THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAMED IN COL |
|-------------------|--------------|------|----------|---------------|---------|-------|--------------|-----------|---------|------|------------|-----------------------|------------|------------|--------------------|----------------|-------|---------------|------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 約股九十三 法城九十六 韓板一百鬼 | 九十一一何极九十九 莲板 | 九十三  | 九十八減版九十七 | 九十九 橫板一百零 假板  | 本懸談命    | 八一百四  | 百十 箭板一百      | 您談三十卷其計六百 | 晉板一百零 楚 |      | 金剛鉾一卷計連    | 指要鈔二卷共計五              | 十不二門一卷計    | <b>些</b> 六 | 法華三昧行事運想補助儀三儀同卷計二十 | 始終心要           |       | 六祖大師法寶壇經一卷計三十 | 實板一百十      | 華嚴十明論一卷制二 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

五〇

stant)

五

龍

織

大方廣佛華嚴經疏鈔會 並 菲 扩 福 註華嚴法界觀 黄檗傳心法要 禪 族 收 起 弊 弘 殿 133 让 觉 Ti 源 威 月九 最 岡川 五板連十 諭 經大 計 十板 绝 鬼板 原 十版 盆經 經疏論築要 人論五 兜 践行 九十 FL 7i.-儿 pq -昭 龙 火 火 八 八 八 八 八 八 八 八 八 十 計 流十二六 院面 門 流十二六 计 + 1 集 亦 百 炮行 四 願 Ŧi 114 四 卷二 卷土北北北 卷礼 HIT 老儿 卷 精 別 朝 煩 十計进行 行 四极塊板 老其計 卷二 二版 十十計四三 卷 亦 沛六 JL 九 十九共 + 連 連 鈔會本十 本二百二 百 連百 自 七 連百 進七 八五 宣 連百 頗 刑 卷 三极五板 二共十計 卷 千井 十計 地一塊 百十 H 紫 五 連百 百四 詩觀 往生 觇 決 金光 释 干 往生淨土懺 熾盛光道場念師 禮法華經儀式 景德傳燈錄 修懺要旨三文同 金光明最勝懺儀 禪 明 智造編觀心二 自 金 悲水懺法 覺顯 迦 林 九 六版 世音菩薩消 淨土決疑行 HH 在菩薩如意輸咒課法 剛 十板 如 眼大悲心咒行法 經驗要 懺法 六九九 龍藏氣記 禪 來涅槃禮 訓 1119 塊百 百 29 師 頭儀 卷共計學 補 零 一卷共計 助 刊 卷四計 伏毒 卷其 <del>川</del> 十板 讚 儀 百 願 俄 定 儀 問 文 卷計 連四 門一 五共 十計五一 [7] 害 七 連三 九八地百 卷 六計四計 連二連二 十計 般 陀 卷 零計 羅 殷 連十 同 卷四計 述百 同 卷 尼 卷計 青五計 連二 連十 十板連 味 Fi 画 儀 連』 白七

五二

龍

| t | 兹 十二龍        | 卷計二十 | 明仁孝皇后夢感佛說第一希有大 | 般若波羅密經註解二解同卷計三十 | 若波羅密多心經註解 | 伽阿跋多羅寶經註 | 十三塊 | 至元法資勘同總錄十卷三十八連 |        | 辨偽錄六卷其計一  | 龍蔵 | 規八卷共計             | 祖歷代通載三十六 | 十五塊 方塊九十七 | 十四塊 冥板一百二 | 禪師語錄十六卷共計三連 | 禪師語錄四卷十六連 | 地 山十三地 | 楞嚴經會        |    | 華經要解二十卷群 |  |
|---|--------------|------|----------------|-----------------|-----------|----------|-----|----------------|--------|-----------|----|-------------------|----------|-----------|-----------|-------------|-----------|--------|-------------|----|----------|--|
|   | <b>貢板一百叫</b> | 首楞   |                | 八塊四稷十二塊         | 祖傳贊五卷書言七連 | 論註一卷計連十  | 規矩補 | 說一卷訓連十         | 心訣一卷門建 | 塊一百十<br>十 |    | <b>緇門警訓十卷</b> 累八連 | 我板一百零    | 九卷        | 序讚文       | 十七塊         | 連十        | 世尊如來   | 载版九十二 南版八十五 | 藏法 |          |  |

佛 相山 中道 隱 继 庶 刺 點 柘 新 說 秉 山祭 佰 十板悟 十板修 三板信 十板 十板 內 通 大十板十板轉十板阿 記 師 四---濟八一禪三一禪 鬼一禪 一一首包 禪九一篇 - 376 一夢塊百塊百全塊百烷 師塊百註 百森能與百師與百師 百師塊百 三四卷 零語 福 四語 三語 **地** 福 仁 游字 五經  $\equiv$ 绿 卷二計 師琢 銤 绿 錄 疏 庸語國 十共連三 集敦陇十 + 直十 + 地板 錄 師 卷 塊板 笼 十五十板十板卷十板十 卷 五計 五共 七共 卷 九三共 三語 十七一九一九共二一卷 计計 八共 计計 十 卷 錄 十十計 五. 塊百塊百十計塊百入共 百 加共七 十計 八 四九二 三一八 五十計 一計卷 連百 連百 連百 百共 連百 連八十世 五計素 孟 賞連百 連百 重 一計 一十板十板 十板 連二 **二千七一二一** 四一 連四塊百塊百 百 塊百 四 川

111 Fi. 相 宗 理尼音尼勅尼謙網勞 蜡点 貌百 茨 乘 八塊板際 十板 關 十板 作 十板 止 十板 經 十板 恣 十板二板 聰 兜板 羅 11: 嚴 九漢要 雕 二九百續地百會地百解地百 十尊直 疏地百 百師 集 五號解 十語 入語 録 錄 釋 卷 九 **洪察十聆十** 鈔猷胎二 四要 辨卷 卷 卷六 一板七板 十 三板三計四共 十計十板 卷 十板 卷 十板十計 十地一地一卷地一連二 零共卷 四五五一五共四一三共一一 一計六共 連百塊百十計塊百十計塊百 百八共 十連 卷 百 百 連一十計 三四五 零十計 四七五 百 九三 百連-連百 十一地厥連百 自 夏 二十八板五板 連二塊一塊· 百零

五 74

宏

禪

Émi

龍

連百

鴻 小 寶 俱 奔 師 . 祇 连二 lag 說 說 法 111 唯 極龍 部成 机门 十板 在 經 獨 十板 HIE in 献 极十版 十板十板 勢至 禪 佛鏡 瑶儿 策 諭 连 的 光塊百 句 集 见而 經授 音 现百 地百塊百 塊百塊百 霧 念 部 所三如說卷來 加 11 強 pg M 佛 銤 經 J. 補 集記 **卷** 十二計 準十共本 增遺 疏 流 TIC 二計願 通 十卷 塊板 四 创 陀連八功 德 卷九二計卷 七一 德經 十計 疏 何其計 塊百 百卷 連七 二連二十共 纱四-二共十計 尼 經 二、連百 直 經會釋三 li九 略卷 解: 湮百 謎 連二 抗九 疏十共 十板連干 重 十板 百 卷共計 二六計卷連六 怒 塊百 地百 入共 四共十計 十計 連五 御 御 即林訂辱 首殆 雨.選 錄 十板十板 教 塊板 已上 板語 經 IF. 鏡观一踩五一三一乘 九教 內 JU 六百三 原續 卷計

五 五 萬三千五

+

地計

連二

一萬六千

十七連

百七

II.

114

百種連

百

卷計

龍

藏

百

法 数 卷

恥

+

九

百 四 现百观百 + 卷 九一五共
地一連 十連干 现百十計 fi 三七五 迪百

学

一板

兜百

塊百 大 四綱 本 疏四共 卷塊板十計 塊一入共 九九一 百十計 十六三 連百

海一 滴 記 + 卷 百共 連計 I 万

字計板二 續 號 至機 字 號計 百  $\equiv$ 

一萬八 Ŧ 四 百 干 地計 連 TI.

1 藏 板 须 萬 百 pu 五. T-+ 四山 九 種 百 地 計連二 千二 百六 萬 ル

至 一機字號共 百十四 ·四字計

公百十五 計連十五萬 板

Dil 1111 板 七 塊

目 鬼板教連計 五十字 进一

經簽妆匠  $\overline{I}_{L}$ 卷井 連九

套簽 

上 龍藏 序及目 绿 等 万七千 板計 十九 五百 四 連六 百 十 九 辑 條 塊八

七連

九

干

零

+ 六

塊計

前已 礼 Hi. 萬 全 UU 部 統結 百 用 板 -1 連 萬

牌 幸 之板在外

雍 正十 三年四月 ·四月二 一十五日 奉

欽 定 藏 華嚴會 本思談三十卷華嚴 會本 懸

華嚴 四十卷 願 品別行疏鈔 疏鈔 奉會本 會本一 卷乾隆 百 +

元

章經

疏

鈔

ナレ

卷八大人覺經

師 內大卷 錄 **/ 篇註四卷幻** 一卷永明 語 彌 定 師語錄十 錄十 龍藏囊記 陀 卷元叟 疏 卷八 鈔 卷天隱修禪 心四 卷 十端 大隱修禪師語錄 京有傳禪師語錄 上 完五十五卷性相語 禪師 大覺普濟能 卷紫 八祖 四 相 傳語 對绿五四 明論 者全 DU 龙姓 卷 集 透國 通 楞 國師器 E 石卷 嚴 11/1 正琦五覺 卷 脈 殫 燈 雲信 莊憨四師會 十語元

語要係直 獨 提 親 禪 卷 明 一十卷梵網 釋毘 道正 解 師 九卷 會 六卷 續 卷首 作 釋三 玉 森 師六 百 卷鴻 楞嚴 經卷直勢 禪 羅漢 茨 糅 直 師 解至疏 漢尊禪 山 解語 鍒 卷疏兜 解 號 師 卷毘 **起**尼
止 fij 松宏 蒙 妙卷錄 尼 覺恋 關 明四 业 覺卷 要 如 禪 師

鳏

114

次

E

西

否

初

王王

級

E

邵

Tr.

梁詩

纸

次

Pi.

7作 赤

南河

録九次

11

四

二次臣馬

龍

級

明九

臣 尼

|     | 1   |     | P. P  |     |      |     |      | 4.20 |     |    |             |       | -                 | D.   |       | 4        |       | 370  | 1300  |     |                    |
|-----|-----|-----|-------|-----|------|-----|------|------|-----|----|-------------|-------|-------------------|------|-------|----------|-------|------|-------|-----|--------------------|
| 卖机  | 卖九  | 執   | 執     | 赤九  | 刺    | 執   | 刺    | 九    | 九   |    | 九           | ナル    | 九                 | 力    | 1-11. | 北        | 九     | 11   | 7.7   |     | The State          |
| 7   |     |     |       |     |      | 3   |      |      |     |    |             | D D D |                   | 51   | E 00  | LJ<br>DD | 757   | 品筆帖  | ET ET | 디   | of the case of the |
| 事   | 事   | 事   | 事     | 事   | 事    | 事   | 事    |      |     |    |             | 傘     |                   | 雏    | 帖     | 帖        | 加一    | 式加一級 | 雏     |     |                    |
|     |     |     |       |     |      |     |      | 市占   | 帖   |    | 市占          | 市占    | 市占                | 市民   | 加一    | 加一       | 紀錄二   |      |       | 加一  |                    |
| 人臣常 | 人臣王 | 人臣馬 | 人百蘇爾語 | 人臣德 | 人臣釋迦 | 人臣善 | 人臣關保 | 式臣劉懋 | 式臣文 | 国国 | 式<br>臣<br>普 | 式臣全   | 大 <sup>豆</sup> 蓮世 | 式五黑莲 | 級臣七十  | 級臣索      | 次 區 保 | 次臣海  | 式臣豐盛  | 級臣種 |                    |
| 泰   | 幾   | 峻   | 呵     | 思   | 保    | 常   | 住    | 忠    | 明   |    | 「福          | 保     | .滁                | 塞    | 三     | 柱        | 保     | 浦    | 額     | 德   |                    |
| 執   | 執   | 執   | 執     | 執   | 執    | 執   | 執    | 執    | 執   | 消费 | 執           | 執     | 執                 | 執    | 執     | 執        | 執     | 執    | 執     | 執   |                    |
| 事   | 事   | 事   | 事     | 事   | 事    | 事   | 事    | 事    | 事   | 筆記 | 事           | 事     | 事                 | 事    | 事     | 事        | 事     | 事    | 事     | 事   | 1000               |
|     | ^   |     |       |     |      |     |      |      |     |    |             |       |                   |      |       |          |       |      | 4     |     | A                  |

軍車

五八

龍

藏

八八八八八八八八八八八八八八 臣臣臣臣臣臣臣臣臣臣 京 范 常 地 元 泰 實 常 子 一 昌 泰 葉 王 保 格 保 格 保

執執執執執 事事事事事事事事事

E

海

Fi.

四

保新德春保

楊維

B

臣

問

欽命萬壽寺住持傳臨 計場於沙門傳臨濟宗欽命趙州古佛

宗持

臣既僧僧

明超

臣

臣 E

示

綽

克

傳賢首宗講經論沙門京都靜默寺

帶領分断語錄

賜紫沙門傅賢首兼慈恩宗欽命大慈觀音寺

賜紫沙門傅臨濟宗欽命原住萬壽寺住

持

臣

臣

超

臣

僧僧僧

海自超

臺 臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 臣 武 [昨] 長 時

執執

臣 E

随

較封無関汞覺禪

事事

臣 老 德

格明

龍

住

持

阳 臣

僧福宗森

持

E

加

安

藏

傳南 紫沙門傳臨濟宗欽 帶領校閱藏 臨濟兼南山宗江南太倉州海衛寺住 賢首兼慈恩宗京都崇聖 分領校園 濟兼賢首宗京都慈善寺 山宗江南場州府石塔寺 經

賢首兼慈恩宗直隸鞏華城聖人寺 肾首狀慈思宗山東即墨縣

命 法

海 寺住持 住 持持 臣 臣 臣 僧僧僧僧 僧 源源滿 明 乾 修成

臨濟宗湖南 宗 江 西安 衡山縣 南 縣 岳 東 祀 **节住持** 住 臣 臣 臣 僧僧僧 成實源 中音洽

傳 傳 傳 傳賢首兼慈恩宗山 首宗 直京郡都 亩 隷 Ш 死 宛 通 西高平縣清 東 清平 4 州 縣 縣 觀音 爾陀 變 州 雨 運 商东 巷 、木寸 住住住住 住 住 持持持持持 臣 臣 臣 臣 臣 臣 僧僧僧僧僧僧 照際實通洪真 登高敏垓雕乾

傳 傳 傅 似 濟東質首宗江 濟宗浙江島 首音宗宗 宗 **亦** 城 葉記 直 面 隷 隷 魔 永 創] 兩上 平 清 縣 器 南 縣 元縣紫 源 林 彌 腐 兆 報 提 陀 善 國 个个 菴 寺 寺住住住 住住住住 持持持持持 臣 一臣 E 臣 E 僧僧僧僧僧僧僧僧 與照來圓性普與聞成心 五如倫瑞桓吉聚聚派傑

傳傳

臨

濟宗湖

南

衡

赐

縣

收

县

峰

住住

·臣

福明明

仰

百种慈恩宗京加 南縣 縣 縣 縣 縣 縣 縣 縣 縣 縣

都原

延

住住住

祝清塔

泉影

持持持持

臣臣

兼慈恩宗直隸蓟

威化

臣

傳賢首

兼慈恩宗山東

臨濟宗雲南宜良縣

政

臣

成

E

都宛

郦

閩

縣

鼓

源泉

慈思宗山东

東湾

南府

臣

15

傅傅傅

Li

首首宗宗

隷通

州

爾三雲

持持持

深寂體宗慶

住住

臣 12

都

非

臣

直隸

宗

河

臨 賢 臨 天 翩 台宗 首 首 濟首 兼慈恩宗京 宗 兼 宗 慈恩宗京都千佛士 浙 洲 山 江南 江 京 西 秀水縣 一太原縣 丹 豐 縣 元縣 徒 都 縣 增治 佑 百 寂 福 海 聖 崇 巷 住住 祁 住 住 住 住 持持 持 持 院 臣 臣 臣 E 臣 15 臣 臣臣 臣 臣 僧僧僧僧僧僧僧僧僧僧 僧僧僧僧僧僧僧僧 僧僧 明寶 與明 明 明照 惠如玉眉林玉像城慧曙 E 视 弗 性 潔 蓮 新 瑞 玉 月



法

師

玄奘

詔

譯

钆



清刻龍藏佛説法變相圖

統

.....

無

盡於五神

通

白在

遊

戲所

證智斷永無

退

能

切

般涅槃度無量衆善能伐滅一切有情種種 諸佛出世皆能歷事亦能勸請轉正 悟入能善宣說縁起法門攝受無邊佛國大 等性智甚深法性能如實知隨其所應巧令 心無星礙成就最上無生法忍善入諸法平 情心行所趣以微妙慧而度脫之於諸有 劣心說法 菩薩摩訶薩實性菩薩摩訶薩寶藏菩薩摩 設經無量俱脈大劫數不能盡其名曰賢守 邊殊勝功德此諸菩薩具如是等妙功德海 見纏諸煩 願於十方界無數諸佛等持正念常現在前 摩訶薩帝授菩薩摩訶薩廣慧菩薩摩 授菩薩摩訶薩星授菩薩摩訶薩神授菩薩 訶薩賓授菩薩摩訶薩導師菩薩摩訶薩仁 無畏能隨證入無量法 惱焰須史遊戲百千等持引發無 門善 法輪不 欠

薩摩 訶薩常舉手菩薩摩訶薩大悲心菩薩摩訶 旌 菩薩摩訶薩無邊慧菩薩摩訶薩不虚見苦 菩薩摩訶薩得大勢菩薩摩訶薩妙吉祥善 藏菩薩摩訶薩無比慧菩薩摩訶薩觀自在 摩訶薩善勇猛菩薩摩訶薩極精進菩薩 薩摩訶薩無障慧菩薩摩訶薩善發趣 勝慧菩薩 摩訶薩金剛慧菩薩摩訶薩金剛藏菩薩摩 訶薩常精進菩薩摩訶薩常加行菩薩摩 峯 菩薩摩訶薩賓峯菩薩摩訶薩德王菩 不 摩訶薩慈氏菩薩摩訶薩如是 大莊嚴善薩摩訶薩莊嚴王菩薩摩 **胚那更多菩薩摩訶薩皆法王子堪紹** 捨較菩薩摩訶薩日藏菩薩摩訶薩月 訶薩實印手菩薩摩訶薩推魔力菩薩 摩訶 慧菩薩摩訶薩增長慧 善薩 摩

臍中心上 智應德字西跟四踝两脛兩腦兩膝六十百千俱脏那度多佛世界舉身恰悅從兩 中是所以 安庠而起以淨天眼觀察十方苑伽沙等諸 持王妙三摩地諸三摩地皆攝入此三摩地 尼 佛 肘 多光此一一光各照三千大千 問毫相一一身分 頭 師壇結 頂兩 世界舉身怡悅從兩足下千輻輪相各放 两 位 福照十方苑伽沙等諸佛世界其中 而為 臂兩舵兩手兩掌十指 光者必得無上正等善提 眉 流故爾時世尊正知正念從等持王 上首爾時世尊於師子座 勋 兩 趺 眼 那更多光從足十指兩跌兩 坐端身正願 兩 分照三千大干世界從此展分各放六十百千俱胝那店 兩膝兩胜兩 耳 兩 兩乳兩胺 鼻 P 住 四 項 對面 兩肩 股 牙 胸 四十 腰骨腹背 順領頻額 主 念入等 兩轉兩 齒

龍

身常光照此三十大千世界從此 遇 轉編照十方苑伽沙等諸佛世界其中 多光是一一光各照三千大千世 斯光者必得無上正等菩提 無怡各 出六 百 爾 展轉 時 從 胝 世 蘽 褊 此那 有 情 展庚 演 腶

出廣長 諸花臺中皆有化佛 者必得無上正等善提 樂香氣芬烈周流普熏細滑 千葉皆真金色衆寶莊嚴 光雜色從此雜色一一光中現寶蓮花其花 復從舌相流 聞者必得 法音皆說般 方殑伽沙等諸 各相 出 徧 (若波 無量百千俱脈那度多光其 覆三千大千世界熙怡微 佛 羅塞多相 結跏趺 國 爾時 土 其 納飾鮮樂甚 坐演 輕輕 此 世尊從其 中 應之法有 有 觸生妙樂 妙法音 情 遇 斯 面 可 阿 光

及六欲 得生人 殷淨心 坑世 澤細輕生諸有 擊極擊等極擊吼極吼等極 界 北涌南没中涌 爆又令此界 極動等極動 神 沙等諸佛世界以佛 界所有地 痔 諸惡趣等 通 切有情皆雜苦難從此 加沙等 世尊不 力令此三 中及六 天皆憶力 頂禮 起本座 東涌 獻傍生思界及餘無暇險惡趣 佛足 涌 十大十世界六種 欲 切有 極 宿住 情 佛 邊沒邊涌中没其地清淨光 從 西没 涌 天皆憶 利益安樂時 復入 等極 情皆 此 歡 神 カ六種 西涌 展 師子遊 涌震極 轉 踊 宿住 捨 東没 引爆極爆等! 利 苦難 周 躍 命得生 變動 歌喜 徧 此三千大千 同 震等極 變動 南涌 亦 從 詣 彼時 佛 謂 持 北没 殑所 震 現 動 命世加以

一六七

龍

者得圓 於本界同詣 意泰然忽生妙樂如修行者入第三定 十惡業道修十善業道離惡尋思修善尋思 者得除愈醜者得端嚴形殘者得具足根缺貧者得富露者得衣饑者得食渴者得飲病 視聾者能聽齊者能言在者得念亂者得定 世界及餘十方苑伽沙等世界有情盲者能 勝 雜非梵行修正梵行好淨棄穢樂靜捨誼身 如妹如友如親離邪語業命修正語業命離 諸有情等心相 慈悲喜格不相撓亂宣不善哉爾 慧欸兩現前咸作是思布施調伏安忍勇 寂静諦觀遠離放逸修行焚行於諸有 子座光明殊特威德巍巍映蔽三千大千 滿 迷 佛所頂禮佛足 悶 向如父如母如兄如弟如姊 者得醒悟疲 時此三千大 類者得安適 時世尊在 復有 時 情

山輪 界一切有情皆悉觀見時此三千大千世界 奪諸色如四大實妙高山王臨照諸山威光 皆悉不現如秋滿 世界、并餘十方残伽沙等諸 無量無數淨居諸天下至欲界四大王衆天 廻出佛以神力現本色身令此三千大千世 光顯曜如大金山歡喜踊躍戴未曾有各持 及餘一切人非人等皆見如來處師子座威 珞寳幢播盖故樂諸珍及無量種天青蓮花 種種無量天花者變塗香燒香末香衣服瓔 陸生花持詣佛所奉散佛上以佛 紅蓮花天金錢樹花及天香華并餘無量水 天赤蓮花天白蓮花天香蓮花天黄蓮花天 **慢等旋轉上踊合成花臺量等三千大千世** 圍山等及餘一切龍神天宫乃至淨 月暉映來星如夏日輪光 佛國土蘇 神力諸花

咸謂如來獨為說法爾時世尊不起于座熈

亦以世尊神通力故各各見佛正坐其前

怡微笑從其面門放大光明偏照三千大千

千大千佛土南瞻部洲東勝身洲西牛貨洲各等 院伽河沙諸佛世界亦復如是時此三光輝映三千大千物類虚空皆同金色十方光輝映三千大千物類虚空皆同金色十方時此佛土微妙莊嚴猶如西方極樂世界佛界垂天花盖實鐸珠幡綺飾紛綸甚可愛樂

果天無煩天無熱天善現天善見天色究竟人自在天梵飛天大大大人會天大姓天之人之一人自在天梵東天大大大大大大人之人之一大三十三天夜摩天村朝天大人大大大人。 一年天校東天梵輔天梵會天大梵天光 化自在天梵東天梵輔天梵會天大梵天光 化自在天梵東天梵輔天梵會天大梵天光 坐其前咸謂如來獨為說法如是四大王東 上俱盧洲其中諸人佛神力故各各見佛正

懷 薩摩訶薩衆說大般若波羅蜜多彼有菩薩 後世界名曰多實佛號實性如來應正等覺 情品類差別爾時東方盡死加沙等世界最 等覺聲聞菩薩衆會圍繞及餘一切有情無 情尋佛光明亦見此土釋迎年尼如來應正 差别時彼十方殑伽沙等諸佛世界一切有 聞菩薩衆會圍繞及餘一切有情無情品類 明行圓滿善逝世間解無上丈夫調御士天 **苑伽沙等諸佛世界一切如來應正等覺聲** 千大千佛土一切有情尋佛光明普見十方 佛土拜餘十方殑伽 何 師佛簿 曰善光見此大光大地變動及佛身相 猶豫前詣佛所項禮雙足白言世尊何因 縁而有此瑞時實性佛告鲁光菩薩摩訶 加梵 時現在彼安隱住持爲諸善 沙等諸佛世界時此三

췳

為菩薩摩訶薩衆說大般若波羅蜜多彼佛士天人師佛薄伽梵今現在彼安隱住持將等覺明行圓滿善逝世間解無上丈夫調御後世界名曰堪忍佛號釋迦牟尼如來應正隆言善男子從此西方盡殑伽沙等世界最

位者唯願慈悲哀愍垂許時實性佛告普光羅尼門三摩地門神通自在住最後身紹尊牟尼如來及諸菩薩摩訶薩衆得無礙解陀言世尊我令請往堪忍世界觀禮供養釋迦神力故現斯瑞普光聞已歡喜踊躍重白佛神力故現斯瑞普光聞已歡喜踊躍重白佛

居輕利氣力調和安樂住不世事可忍不衆如我詞曰寳性如來致問無量少病少惱起菩薩而誨之言汝持此花至釋迎牟尼佛所千莖金色蓮花其花千葉衆寳莊嚴授普光菩薩言善哉善哉今正是時隨汝意往即以

尊重讚歎無空過者至此佛所頂禮雙足繞 李重讚歎無空過者至此佛所頂禮雙足繞 在家菩薩摩訶薩及無數百千重男童女頂在家菩薩摩訶薩及無數百千俱胝那度多出家 薩党花奉物與無量百千俱胝那度多出家 在家菩薩摩訶薩及無數百千童男童女頂在家菩薩摩訶薩及無數百千童男童女頂 在家菩薩摩訶薩及無數百千重男童女頂 生易度不持此蓮華以寄世尊而為佛事汝生易度不持此蓮華以寄世尊而為佛事汝

梵致問世尊無量少病少惱起居輕利氣力逝世間解無上丈夫調御士天人師佛薄伽多寶佛號寶性如來應正等覺明行圓滿菩從此東方盡殑伽沙等世界最後世界名曰百千币却住一面普光菩薩前白佛言世尊

大 般若波羅蜜多經

調和安樂住不世事可忍不衆生易度不持 臺中各有化佛結跏趺坐為諸菩薩說大般 佛世界佛神力故令此蓮花徧諸佛土諸花 此 迎年尼佛受此蓮花還散東方苑伽沙等諸 干莖金色蓮花以寄世尊而為佛事時釋

佛各各報言於此西方有堪忍世界佛號釋佛所白言世尊何因何緣而有此瑞時彼彼首菩薩見此大光大地變動及佛身相前詣 現為大衆宣說妙法是諸佛所亦各有一上 後世界已前所有東方一一佛土各有如來 若波羅蜜多相應之法有情聞者必得無上 迎牟尼將為菩薩說大般若波羅蜜多彼 恭敬尊重讚歎佛菩薩已退坐一面如是最 喜踊躍歎未曾有各隨善根供具多少供養 正等菩提是時普光及諸眷屬見此事已歡

童女好佛持供發引而來所經佛土一一供 威德難及悲願熏心以大因縁而生彼土一 佛事汝至彼界應住正知觀彼佛土及諸 少惱起居輕利氣力調和安樂住不世事可 **菩薩說大般若波羅蜜多令諸聞者必獲** 養佛及菩薩無空過者到此 薩勿懷輕慢而自毀傷所以者何彼諸菩薩 忍不衆生易度不持此蓮華以 讚善聽往各以金色千寶蓮花而告之言汝 神力故編諸佛土諸花臺中各有化佛為諸 統百千币奉花陳事佛受花已還散東方佛 可持此至彼佛所具陳我詞致問無量少病 往堪忍世界觀禮供養佛及菩薩彼諸如來 一上首受花奉物各與無量無數菩薩童男 神力故現斯瑞上首菩薩聞已歡喜各各請 佛所頂禮雙足 寄世尊而 菩 為

憂德如來應正等覺明行圓滿善逝世間解 歎未曾有各隨善根供具多少供養恭敬尊 無上丈夫調御士天人師佛薄伽梵時現在 伽沙等世界最後世界名離一切憂佛號無 重讚歎佛菩薩已退坐一面爾時南方盡苑 上 正等菩提上首菩薩及諸眷屬見己數喜

波羅蜜多彼有菩薩名曰離憂見此大光大彼安隱住持為諸菩薩摩訶薩衆說大般若 雙足白言世尊何因何緣而有此瑞時無 地變動及佛身相心懷猶豫前話佛所項禮 德佛告離憂菩薩摩訶薩言善男子從此北 世間解無上丈夫調御士天人師佛簿伽梵 號釋如年尼如來應正等覺明行圓滿善逝 方盡殑伽沙等世界最後世界名曰堪忍佛 現在彼安隱住持將為菩薩摩訶薩衆說 憂

聞已歡喜踊躍重白佛言世尊我今請往堪 花千葉衆實莊嚴授離憂菩薩而誨之言汝 摩訶薩眾得無礙解陀羅尼門三摩地門神 忍世界觀禮供養釋迎年尼如來及諸菩薩 大般若波羅蜜多被佛神力故現斯瑞離 持此花至釋迎年尼佛所如我詞曰無憂德 垂許時無憂德佛告離憂菩薩言善哉善哉 通自在住最後身紹尊位者唯願慈悲哀愍 蓮花以寄世尊而為佛事汝至彼界應住 今正是時隨汝意往即以千莖金色蓮花其 所以者何彼諸菩薩威德難及悲願熏心 知觀彼佛土及諸大衆勿懷輕慢而自毀傷 和安樂住不世事可忍不衆生易度不持此 如來致問無量少病少惱起居輕利氣力調 而生彼土時離憂菩薩受花奉物與

觙 若波羅董多經

及餘供具發引而來所經南方苑伽沙等諸 過者至此佛所項禮雙足繞百千下却住 佛世界一一佛所供養恭敬尊重讃歎無空 **舜各持無量種種花香寶幢播盖衣服實飾** 薩及無量百千童男童女項禮佛足右繞奉 無量百千俱胀那度多出家在家菩薩摩 受此道花還散南方苑如沙等諸佛世界佛 色蓮花以寄世尊而為佛事特釋迎牟尼佛 住不世事可忍不衆生易度不持此千望金 尊無量少病少惱起居輕利氣力調和安樂 憂德如來應正等覺明行圓滿善逝世間解 如沙等世界最後世界名離一切憂佛號無 面離憂菩薩前白佛言世尊從此南方盡苑 神力故令此蓮花編諸佛土諸花臺中各有 無上丈夫調御士天人師佛簿伽梵致問世

讚歎佛菩薩已退坐一面如是最後世界已 未曾有各隨善根供具多少供養恭敬尊重 是時離憂及諸眷屬見此事已歡喜踊躍歎 多相應之法有情閒者必得無上正等菩提 此大光大地變動及佛身相前諸佛所白言 世尊何因何緣而有此瑞時彼彼佛各各報 彼佛所具陳我詞致問無量少病少惱起居 各以金色千寶蓮花而告之言汝可持此 界觀禮供養佛及菩薩彼諸如來讀善聽往 為菩薩說大般若波羅蜜多彼佛神力故現 言於此北方有堪忍世界佛號釋迎牟尼將 斯瑞上首菩薩聞已歡喜各各請往堪忍世 宣說妙法是諸佛所亦各有一上首菩薩見 前所有南方一一佛土各有如來現為大衆 結跏趺坐為諸菩薩說大般若波 至

龍

輕利氣 慢而自毀傷所以者何彼諸菩薩威德難及 彼界應住正知觀彼佛土及諸菩薩勿懷 易度不持此道花以寄世尊而為佛事汝 花奉物各與無量無數菩薩童男童女好佛 悲願熏心以大因縁而生彼土一一上首受 力調和安樂住不世事可忍不衆生 輕

諸佛土諸花臺中各有化佛為諸菩薩說大 **隆無空過者到此佛所項禮雙足繞百千**市 持供發引而來所經佛土一一供養佛及菩 奉花陳事佛受花已還散南方佛神力故編 界最後世界名近寂静佛號實焰 菩薩已退坐一面爾特西方盡苑 各隨善根供具多少供養恭敬尊重讚歎佛 般若波羅蜜多令諸聞者必獲無上正等善 上 首菩薩及諸眷屬見已歡喜數未曾有 伽沙等世 如來應正

等覺明行圓 菩薩名曰行慧見此大光大地變動及佛身 諸菩薩摩訶薩衆說大般若波羅蜜多彼 士天人師 何因何緣而有此瑞時寶焰佛告行慧菩薩 摩訶隆言善男子從此東方盡殑伽沙等 應正等覺明行圓滿善逝世間解無上丈夫 界最後世界名曰堪忍佛號釋迎年足如來 相心懷猶豫前諸佛所頂禮雙足白言世尊 持將為菩薩摩訶薩衆說大般若波羅蜜多 調御士天人師佛薄伽梵今現在彼安隱住 白佛言世尊我个請往堪忍世界觀禮供養 彼佛神力故現斯瑞行慧聞己歡喜踊躍重 釋迦牟尼如來及諸菩薩摩訶薩東得無礙 解陀羅尼門三摩地門神通自在住最後身 佛薄伽梵時現在彼安隱住持為 |鴻善逝世間解無上丈夫 調

佛所如我詞曰寳焰如來致問無量少病少行慈菩薩而務之言汝持此花至釋迦牟尼即以千莖金色蓮花其花千葉衆寶莊嚴授即以千莖金色蓮花其花千葉衆寶莊嚴授紹尊位者难願慈悲哀愍垂許時寳焰佛告

德難及悲願熏心以大因緣而生彼土時行勿懷輕慢而自毀傷所以者何彼諸菩薩威事汝至彼界應住正知觀彼佛土及諸大衆不衆生易度不持此蓮花以寄世尊而為佛惱起居輕利氣力調和安樂住不世事可忍

經西方苑伽沙等諸佛世界一一佛所供養實幢旛盖衣服寶飾及餘供具發引而來所女項禮佛足右繞奉與各持無量種種花香出家在家菩薩摩訶薩及無數百千童男童出家在家菩薩摩訶薩及無數百千童男童

供養 諸花臺中各有化佛結跏趺坐為諸菩薩說 薄伽梵致問世尊無量少病少惱起居 滿善逝世間解無上丈夫調御士天人師佛 等諸佛世界佛神力故令此蓮花徧諸佛土 時釋迎年尼佛受此蓮花還散西方發加沙 已歡喜踊躍數未曾有各隨善根供具多少 無上正等菩提是時行養及諸眷屬見此事 大般若波羅蜜多相應之法有情聞者必得 不持此千整金色蓮花以寄世尊而為 氣力調和安樂住不世事可忍不衆生易度 名近寂静佛號實焰如來應正等覺明行 世尊從此西方盡苑加沙等世界最後世界 足鏡百千下却住一面行慧菩薩前白佛言 恭敬尊重讃歎無空過者至此 恭敬尊重讚歎佛菩薩已退坐一面 佛 所 頂禮 佛事

是最 彼佛神力 如來現為大衆宣說妙法是諸佛所 彼彼佛各各報言於此東方有堪思世界佛 前詣佛所白言世尊何因何緣而有此瑞 諸菩薩勿懷輕慢而自毀傷所以者何彼而為佛事汝至彼界應住正知觀彼佛土 言汝可持此至彼佛所具陳我詞致 少病 各請往堪忍世界觀禮供養佛及菩薩彼諸 號釋迦牟尼將 菩薩威德難 事可忍不衆生易度不持此蓮華以寄世尊 如來讚善聽往各以金色千 言語佛所白言世尊何因何緣而有此瑞時上首菩薩見此大光大地變動及佛身相 後世界已前所有西方一 少惱 起居輕 故現斯瑞上首菩薩 及悲 為菩薩說大般若波羅蜜多 願熏心以大 利氣力調 實蓮花而告之 和安樂住 因 聞已歡喜各 一佛土各有 亦各有 問無量 不 彼諸及 世

> 敬尊重讚數佛菩薩已退坐一面數喜數未曾有各隨善根供具多少供養恭養無上正等菩提上首菩薩及諸眷屬見已 土 雙足繞百千下奉花陳事佛受花已還散西 為諸菩薩說大般若波羅蜜多令諸聞者必 童男童女鲜佛持供發引而 大 方佛神力故編諸佛土諸花臺中各有化佛 供養佛及菩薩無空過者到此 般若波羅蜜多經卷第一 一上首受花奉物各與 無量無 來所 佛所原 經 數 佛

音釋

契约 戾紛 控 电切也紅制苦聖朝 無也首教奉祁玄 切序 舉祁玄 克类蠢 贖 法在授尺 深士師黨動允 也革名切也切 切主拯 渣 訛 救音 露胡謬也整 光大外流粉 也切也吾然 謬禾有糺 歴切り舉

七 六

敝

龍

絃

波梵比德速含總名 簿 般 斯語丘似聞五衆稱伽若經也切在易莫 迦也爲之四義德五 梵 般梵 此此 苾故 能一至吉六梵 音語 云云易名療體尚祥義語、鉢也 近近重 疼性之六馬也 若此 事事擔 痛來名等一亦 介云 女男五擔五軟也貴自云 者智 邬又除都不二 乃在婆 切慧 安梵重濫首引 苾 二加 波 古語槽切日夢 易 嫩婆 切鄒也謂光旁楚茲盛多其審 鄔 以布俱海三舍 云梵 波 比三切密端不 到語 實學 索 丘馨草切嚴翻 彼也 切毗迎之香名岛四具 岸此

節八解 貿 木足桎也族 爰械職 切 諮也日煤 私爰 切上丁 切於姫女協 訪也配匹牆切 問諮也詣也城 电滩 切拘 爱搦 度 礼學學 謀度捉搦執問 也達也服繁圓 量各札格也切 也切侧切 拘

切聊括制動、 初始切也包躅聖 會點點點期執教 序曲初黎直古記 也觐黑黔六委 足 也其切切 -岳 謂廉跡車 輕足黑切也轍 塵將首黎 也 益豫之都 綜 山切泉溪括 岳益庶切古綜 之也也皆活作 高調 齠 切弃 也以幽し謂切 田齠綜括

爆 嗌音 問兩踝外拯處 多 顰蹙 火布也煙 日脇 脛 二來億梵麼子 裂效义通 胶之脚形切故庾語愁六 帮切账作 轉 腔定伽張弋也貌切 欢 也咽 膊音也切具其渚此 軛 爾 頷 也博 腨 牙陵切云 厄音 爾数下戶 肩腓市切其 萬俱 循許日感 肘肠充跟 殑 胝 斗勿頷切 臂陟也切足古 加 億先 然切 口 節酉 胜 踵痕來梵脈語 也款 頰 也切股部也切河語張也 捷也吉 腔也比踝名也足此 擾女輔協 手鳥 切兩戶也此切云 亂巧類切 腕貫 腋 旁瓦以云 也切也面 也切左音曰切從天那 胭 右亦內腿高堂 庚

蔽

大般若波羅賽多經卷第二 唐 天二

تة 艥 法 師 女典奉 詔 譯

最勝佛號 梵時現在彼安隱住持為諸菩薩摩訶薩 初分縁起品第一之二 說大般若波羅蜜多彼有菩薩名曰勝授 逝 從此南方盡苑如沙等世界最後世界名曰 瑞 佛所頂禮雙足白言世尊何因何縁而有此 此大光大地變動及佛身相心懷猶豫前詣 爾時北方盡苑伽沙等世界最後世界名日 湍善逝世 堪忍佛號釋迎年尼如來應正等覺明行 薄伽焚今現在彼 時勝帝佛告勝投菩薩摩訶薩言善男子 世間解無上丈夫調御士天人師佛簿 間解無上丈夫調御士天人師佛 勝帝如來應正等覺明行圓滿 安隱住持將為菩薩摩訶 聚 鬼 善

此

蓮花以寄世尊而為佛事汝至彼界

觀彼佛土及諸大衆勿懷輕慢而

自毀

正

所

以者何彼諸菩薩威德難

及悲願

熏心

汉

因緣而生彼土時勝投菩薩受花奉勃

調和安樂住不世事可忍不求生易度不持

諸菩薩摩訶薩衆得無礙解陀羅尼門三摩 請往堪忍世界觀禮供養釋迎年尼如來及 瑞 悲哀愍垂許時勝帝佛告勝授菩薩言善哉 地門神通自在住最後身紹尊位者唯願慈 薩衆說大般若波羅蜜多彼佛神力故 帝如來致問無量少病少惱起居輕利氣力 花其花千葉東寶莊嚴授勝授菩薩而該之 善哉今正是時隨汝意往即以千莖金色蓮 言汝特此花至釋迎年尼佛所如我詞 勝授聞已歡喜踊躍重白佛言世尊我今 白勝 現

力故令此蓮花編諸佛土諸花臺中各有化

蓮花以寄世尊而為佛事時釋迎年尼佛受

蓮花還散止方苑加沙等諸佛世界佛神

不世事可忍不衆生易度不持此千莖金色

無量少病少腦起居輕利氣力調和安樂住

**苑伽沙等世界最後世界名曰最勝佛號勝一面勝授菩薩前白佛言世尊從此北方盡** 諸佛世界一一佛所供養恭敬尊重讚歎無 飾及餘供具發引而來所經北方苑伽沙等 奉幹各持無量種種花香質幢旛盖衣服實 訶薩及無數百千童男童女項禮佛足右続 與無量百千俱胝那更多出家在家菩薩摩 帝如來應正等覺明行圓湍善逝世 空過者至此佛所頂禮雙足繞百千下却住 上丈夫調御士天人師佛薄伽梵致問世尊 間解 無

專何因何緣而有此瑞時彼彼佛各各報言 說妙法是諸佛所亦各有一上首菩薩見此 所有北方一一佛土各有如來現為大衆宣 歎佛菩薩已退坐一面如是最後世界已前 曾有各随善根供具多少供養恭敬尊 時勝授及諸眷屬見此事已歡喜踊躍歎 相應之法有情聞者必得無上正等菩提是 佛結 瑞上首菩薩聞已歡喜各各請往堪忍 菩薩說大般若波羅蜜多彼佛神力故現斯 大光大地變動及佛身相前話 觀禮供養佛及菩薩彼諸如來讚善聽往各 於此南方有堪忍世界佛號釋迎年尼將為 以金色千寶蓮花而告之言汝可持此 佛所具陳我詞致問無量少病少惱起 即趺坐為諸菩薩說大般若波羅審多 佛所白言世 至彼

界應住正知觀彼佛土及諸菩薩勿懷輕慢 願熏心以大因緣而生彼土一一上首受花 而自毀傷所以者何彼諸菩薩威德難及悲 不 持此蓮花以寄世尊而為佛事汝至彼 力調 和安樂住 不世事可忍不衆生易

言世尊何因何緣而有此瑞時定象勝德佛 雜塵勇猛聞佛所說歡喜踊躍重白佛言世 逝世間解無上丈夫調御士天人師佛薄伽 佛 南方盡殑伽沙等世界最後世界名曰堪思 告離塵勇猛菩薩摩訶薩言善男子從此 持為諸菩薩摩訶薩東說大般若波羅蜜多 調御士天人師佛簿如梵 尊我今請往堪忍世界觀 及佛身相心懷猶豫前詣佛所頂禮雙足白 彼有菩薩名離塵勇猛見此大光大地變動 **钦大般若波羅蜜多彼佛神力故現斯瑞時 焚今現在彼安隱住持將為菩薩摩訶薩衆** 如來及諸菩薩摩訶薩東得無礙解陀羅尼 應正等覺明行圓 號釋迎年尼如來應正等覺明行圓滿善 |满善逝世間解無上丈夫 禮供養釋迎 時現在彼安隱住 西

佛土諸花臺中各有化佛為諸菩薩說大般

花陳事佛受花已還散北方佛神力故編諸

若波羅蜜多令諸聞者必獲無上正等菩提

上首菩薩及諸眷屬見已歡喜歎未曾有各

隨善根供具多少供養恭敬尊重讚歎佛菩

界最後世界名定莊嚴佛號定象勝德如來

已退坐一面爾時東北方盡殑伽沙等世

供發引而來所經佛上一一供養佛及菩薩

無空過者到此佛所頂禮雙足繞百千下奉

奉勃各與無量無數菩薩童男童女舜佛持

第

離壓勇猛菩薩而讓之言汝特此花至釋迎即以千堂金色蓮花其花千葉衆實莊嚴授勇猛菩薩言善哉善哉今正是時隨汝意往难願慈悲哀愍垂許時定象勝德佛告離塵門三摩地門神通自在住最後身紹尊位者

及諸大衆勿懷輕慢而自毀傷所以者何彼尊而為佛事汝至彼界應住正知觀彼佛土世事可忍不衆生易度不持此蓮花以寄世量少病少惱起居輕利氣力調和安樂住不年足佛所如我詞曰定象勝德如來致問無

無量種種花香寶幢播盖衣服寶飾及餘供數百千童男童女項禮佛足右繞奉與各持千俱胝那廋多出家在家菩薩摩訶薩及無役土時離塵勇猛菩薩受花奉勃與無量百諸菩薩威德難及悲願熏心以大因緣而生諸菩薩威德難及悲願熏心以大因緣而生

各有化佛結跏趺坐為諸菩薩說大般若波界佛神力故令此蓮花編諸佛土諸花臺中 解無上丈夫調御士天人師佛薄伽梵致問 菩提時離塵勇猛及諸眷屬見此事已歡喜 羅蜜多相應之法有情聞者必得無上正等 佛受此蓮花還散東北方苑伽沙等諸 樂住不世事可忍不衆生易度不持此千堂 世尊無量少病少惱起居輕利氣 象勝德如來應正等覺明行圓滿善逝 **殑伽沙等世界最後世界名定莊嚴佛號定** 至此佛所頂禮雙足繞百千币却住一 金色蓮花以寄世尊而為佛事時釋迎年尼 塵勇猛菩薩前白佛言世尊從此東北方盡 界一一佛所供養恭敬尊重讃歎無空過者 具發引而 來所經東北方苑伽沙等諸 力調和安 佛世 面離 世間

縅

為大 敬 世 踊 尊 衆宣 已前諸 重讚 歎未 此 大光大地變動 | 說妙法是諸佛所 曾有各隨 歎 東 佛 菩薩 北方一一佛土各有如來 善 ٥ 退 根 及佛 坐 供 久佛身相前詣世 八亦各有一上云 具多少供 面 如是 最 首 佛 現 後恭

各各報言於此五所白言世尊何日 讚善 神 徃 年尼将 持此 堪 カ 故現 東生易度不 起居輕 忍 聽 世界觀 徃 至 至彼界應住 各 斯 彼 為菩薩談大 佛 瑞 利 汉 金色干 所具陳 禮供 西南 氣 上 因 一首菩薩! 何縁而 力調 持此 JE オ 養佛及菩薩彼諸 寶蓮 蓮花以寄 和安樂 ,般若波羅審多夜 有堪忍世 知 我 觀 有 詞 剛巴 致 花 彼 此 教喜各各 瑞 住 問 而 原佛 土及 世尊而 告之言汝 時 不世 無量少病 彼 (諸菩 被 如來 號 請 佛釋佛

> 威德難 尊重 無上 童女雞佛持 諸菩薩說大般若波羅蜜多令諸聞 佛神力故徧 喜數未曾有各随善根供具多少供養 繞 旌 上首受花 勿懷 殑 百千市 佛 正等菩 伽沙等世界最後世界名 讃歎佛菩薩已 及菩薩無空 《輕慢而 及悲 奉花陳 諸佛土諸 供發 願 提上首菩薩及諸眷屬見已歡 奉勃 自 熏 毀傷 遍者 各與無量無數苦 事佛 31 分 火 退坐一 而 大因 花臺中各有化佛 來所 到 受花已還散東北 所 此 ソス 面 縁 者 經 佛 爾時 佛土 而 所 何 生 頂禮 者必獲 薩童男 彼 埬 恭敬 一供 嚴 土 南

苐

大般若波羅蜜多經

蓮花勝德佛告蓮華手菩薩言善哉善哉今

住最後身經

尊位者唯願慈悲哀愍垂許時

花手見此大光大地變動及佛身相心懷猶 豫前詣佛所項禮雙足白言世尊何因何緣 應正 界最後世界名曰堪忍佛號釋迎年尼如來 訶薩言善男子從此西北方盡苑伽沙等世 而有此瑞時蓮花勝德佛告蓮花手菩薩摩 訶薩衆說 彼佛神力故現斯瑞時蓮花手聞佛所說歡 調御士天人師佛薄伽梵今現在彼安隱住 持將為菩薩摩訶薩衆說大般若波羅審多 觀禮供養釋迎年尼如來及諸菩薩摩訶薩 得無礙解陀羅尼門三摩地門神通自在 等覺明行圓滿善逝世間解無上丈夫 躍重白佛言世尊我全請往堪忍世界 大般若波羅蜜多被有菩薩名

此蓮花 持此花至釋迦牟尼佛所如我詞曰蓮花勝 繞奉幹各持無量種種花香寶幢備盖衣服摩訶薩及無數百千童男童女頂禮佛足右 以大因縁而生彼土時蓮花手菩薩受花奉 正知觀彼佛土及諸大衆勿懷輕慢而 調和安樂住不世事可忍不衆生易度不持 千葉東寶莊嚴授蓮花手菩薩而誨之言汝 歎 沙等諸佛世界一一佛所供養恭敬尊重讚 物與無量百千俱抵那更多出家在家菩薩 正是時隨汝 寳飾及餘供具發引而來所經東南 於所以者何彼諸菩薩威德難及悲願熏心 如來致問無量少病少惱起居輕利氣 無空過者至此佛所頂禮雙足繞百千下 以寄世尊而為佛事汝至彼界應住 意往即以千些金色蓮花其花 方列加 自毀

級

覺明 坐 屬 東生易度不持此千莖金色蓮花以寄世尊 莊嚴甚可愛樂佛號蓮花勝德如來應正等 東南 諸菩薩說大般若波羅蜜多相 編諸 却 聞者必得無上正 方殑伽沙等諸佛世界佛神力故令此 起居輕利氣力調和安樂住不世事可 天人師佛薄伽梵致問世尊無量少病 而 供 為佛事釋迦牟尼佛受此蓮花還散東南 見此事已歡喜踊躍數未曾有各隨善根 具多少供養恭敬尊 住 面 佛土諸花臺中各有化佛結跏 行 方盡院伽沙等世界最後世界名妙覺 一面蓮花手菩薩前白佛言世尊從 如是最後世界 圓 滿善逝 等菩提時蓮花手及諸 世間解無上丈夫調御士 已前諸東 重讃歎佛菩 源之法有 南 跃坐 薩巴 方 蓮花 忍不 少惱 春情 為

安樂住 聞已歡喜各各請往堪忍世界觀禮供養佛 及菩薩彼諸如來讚善聽往各以金色千 若波羅蜜多彼佛 花以寄世尊而為佛事汝至彼界應住 詞 蓮花而告之言汝 觀彼佛土及諸菩薩勿懷 因 汉 堪 所 及佛身相前詣 佛 有此瑞時彼彼佛各各報言於此西北方 者何 致 亦各有 忍世界佛號釋迦牟尼將為菩薩說大 土 問無量少病少惱起居輕利氣力 各有如來現為大衆宣說妙法是諸 不 生彼土一一上首受花奉初各與無 彼諸菩薩威德難 世事可忍不 上首菩薩見此大光大地變動 佛所白言世尊何 行持此 神力故現斯瑞上首菩薩 衆生易度不持 輕慢 至彼佛所具陳 及悲 類熏心 而 因何縁 自毀傷所 調 Œ 此 有 而 和 佛 大口 蓮

第

所經佛上一一供養佛及菩薩無空過者到 此佛所頂禮雙足繞百千下奉花陳事佛受 臺中各有化佛為諸菩薩說大般若波羅賽 花己還散東南方佛神力故編諸佛上諸花 一無數菩薩童男童女幹 佛 持供發引而來

諸菩薩摩訶薩衆說大般若波羅蜜多彼有 菩薩名日光明見此大光大地變動 等覺明行圓滿善逝世間解無上丈夫調御 相心懷猶豫前請佛所項禮雙足白言世尊 及諸眷屬見已歡喜歎未曾有各隨善根供 多令諸聞者必獲無上正等菩提上首菩薩 士天人師佛薄加梵時現在彼安隱住持為 界名雜塵聚佛號日輪編照勝德如來應正 具多少供養恭敬尊重讚歎佛菩薩已退坐 面爾時西南方盡苑伽沙等世界最後世 及佛身 明菩薩而該之言汝持此花至釋迦牟尼佛 菩薩言善哉善哉今正是時隨汝意往即以 諸菩薩摩訶薩東得無礙解陀羅尼門三摩 千並全色蓮花其花千葉衆寶莊嚴授日光 悲哀愍垂許時日輪編照勝德 地門神通自在住最後身紹尊位者唯願慈 請往堪忍世界觀禮供養釋迎年足如來及 明聞佛所說歡喜踊躍重白佛言世尊我今 般若波羅蜜多彼佛神力故現斯瑞時日光 問解無上丈夫調御士天人師佛薄伽梵令 盡死加沙等世界最後世界名曰堪忍佛號 現在彼安隱住持將為菩薩摩訶薩衆說大 釋迎牟尼如來應正等覺明行圓滿善逝 日光明菩薩摩訶薩言善男子從此東北方 何因何縁而有此 瑞時日輪編照勝德

八五

龍

佛告日光明

經

種種花香實懂播盖衣服實飾及餘供具發 千童男童女項禮佛足右繞奉與各持無量 土時日光明菩薩受花奉粉與無量百千俱 諸大衆勿懷輕慢而自毀傷所以者何彼 紙那更多出家在家菩薩摩訶薩及無數百 菩薩威德難及悲願熏心以大因緣而 而為佛事汝至彼界應住正知觀彼佛土及 事可忍不衆生易度不特此蓮花以寄世尊 少病少惱起居輕利氣力調 所如我詞 日日日 輪編照勝德如來致問 和安樂住 無量 生 不世 彼

引而 菩薩前白佛言世尊從此西南 佛所頂禮雙足繞百千下却住一面日光明 佛所供養恭敬尊重讚歎無空過者至此 世界最後世界名雜塵聚佛號日輪福照 來所經西南 方苑如沙等諸佛世界一 方盡殑伽沙

受此蓮花還散西南方苑伽沙等諸佛世界 住不世事可忍不衆生易度不持此千並金 尊無量少病 勝德如來應正等覺明行 佛神力故令此蓮花編諸佛土諸花臺中各 色蓮花以寄世尊而為佛事時釋迦牟尼佛 無 數未曾有各隨善根供具多少供養恭敬尊 提時日光明及諸眷屬見此事已數喜踊躍 審多相應之法有情聞者必得無上正等善 已前諸西南方一一佛土各有如來現為大 重讚歎佛菩薩已退坐一面如是最後世界 有化佛結跏趺坐為諸菩薩說大般若波羅 衆宣說妙法是諸佛所 見此大光大地變動及佛身相 上丈夫調御士天人師佛薄伽梵致問 少惱起居輕利氣 亦各有 圓 滿 善逝 力調和安樂 前詣佛 一上首菩薩 世 間

忍世界觀禮供養佛及菩薩彼諸如來讀善故現斯瑞上首菩薩聞已歡喜各各請往堪尼將為菩薩說大般若波羅蜜多彼佛神力程將為菩薩說大般若波羅蜜多彼佛神力報言於此東北方有堪忍世界佛號釋迦牟言世尊何因何縁而有此瑞時彼彼佛各各

及菩薩無空過者到此佛所項禮雙足繞百姓居輕付無致為與無量在以者可被諸菩薩勿求生易度不持此道花以寄世尊而為佛事故至彼界應住正知觀彼佛土及諸菩薩勿敢生多度不持此道花以寄世尊而為佛事故是被不順重以為所以者何彼諸菩薩威德難及悲願熏心以大因緣而生彼土一一上難及悲願熏心以大因緣而生彼土一一上職人。

力故編諸佛土諸花臺中各有化佛為諸善 盖勝如來應正等覺明行圓滿善逝世間解 如沙等世界最後世界名真自在佛號一 讚歎佛菩薩已退坐一面 未曾有各隨善根供具多少供養恭敬尊重 薩說大般若波羅蜜多令諸聞者必獲無上 千币奉花陳事佛受花已還散 正等菩提上首菩薩及諸眷屬見已歡喜歎 彼安隱住持為諸菩薩摩訶薩衆說大般若 無上丈夫調御士天人師佛薄伽梵時現在 盖勝佛告實勝菩薩摩訶薩言善男子 雙足白言世尊何因何緣而有此瑞時一 地變動及佛身相心懷循豫前話佛所 波羅蜜多彼有菩薩名曰寶勝見此大光大 南方盡苑如沙等世界最後世界名曰 爾時 西北 西南 方盡院 方佛 從此 頂禮 寳

八七

龍

藏

善逝世間解無上丈夫調御士天人師佛 忍佛號釋迎年尼如來應正等覺明行圓滿 實勝聞已歡喜踊躍重白佛言世尊我令請 東說大般若波羅蜜多彼佛神力故現斯瑞 伽梵今現在彼安隱住持將為菩薩摩訶 菩薩摩訶薩東得無礙解陀羅尼門三摩地 往堪忍世界觀禮供養釋迎年尼如來及諸 哀愍垂許時一實盖勝佛告實勝菩薩言善 哉善哉今正是時隨汝意往即以千莖全色 之言汝持此花至釋迦牟尼佛所如我詞 蓮花其花千葉泉寶莊嚴投寶勝菩薩而 **度不持此蓮花以寄世尊而為佛事汝至彼** 寳盖勝如來致問無量少病少惱起居輕 神通自在住最後身紹尊位者唯願慈悲 氣力調和安樂住 不世事可忍不衆生易 薄 曰 該

此 **殑伽沙等諸佛世界一一佛所供養恭敬尊** 足右繞奉幹各持無量種種花香寶幢備盖 菩薩摩訶薩及無數百千童男童女項禮佛 花奉粉與無量百千俱抵那度多出家在家 满善逝世間解無上丈夫調御士天人師佛 自在佛號一寳盖勝如來應正等覺明行圓 千可却住一面實勝菩薩前白佛言世尊從 界應住正知觀彼佛土及諸大衆勿懷輕 重讚歎無空過者至此佛所頂禮雙足繞百 衣服實飾及餘供具發引而來所經西北方 願熏心以大因緣而生彼土時實勝菩薩受 而 氣力調和安樂住不世事可忍不衆生易度 薄伽梵致問世尊無量少病少惱起居輕 自毀傷所以者何彼諸菩薩威德難及悲 西北方盡残如沙等世界最後世界名真

說大般若波羅蜜多相應之法有情聞者必 沙等諸佛世界佛神力故令此連花編諸佛 時釋迎年足佛受此道花還散西北 不持 土諸花臺中各有化佛結跏趺坐為諸菩薩 此千莖金色蓮花以寄 世尊而 方苑伽 佛

有一 界佛號釋迎年尼將為菩薩說大般若波羅 審多彼佛神力故現斯瑞上首善薩聞已 相前諸佛所白言世尊何因何緣而 少供養恭敬尊重讚歎佛菩薩已退坐一面 有如來現為大衆宣說妙法是諸佛所亦各 如是最後世界已前諸西北方一一佛土各 事已歡喜踊躍歎未曾有各隨善根供具多 得無上正等菩提是時實勝及諸眷屬見此 彼彼佛各各報言於此東南方有堪忍世 上首菩薩見此大光大地變動及佛身 有此瑞

> 不世事可忍不衆生易度不持此蓮花以寄 告之言汝可持此至彼佛所具陳我詞致問 無量少病少惱起居輕利氣力調和安樂住 彼諸如來讚善聽往各以金色十寶蓮花 喜各各請往堪忍世界觀禮 供養佛

菩薩童男童女幹佛持供發引而來所經佛 世尊而為佛事汝至彼界應住正知觀 聞者必獲無上正等菩提上首菩薩及諸眷 散 土一一供養佛及善薩無空過者到此佛所 彼諸菩薩威德難及悲願熏心以大因緣而 頂禮雙足絕百千市奉花陳事佛受花已還 生彼土一一上首受花奉粉各與無量無數 土及諸菩薩勿懷輕慢而自毀傷所以者何 有化佛為諸菩薩談大般若波羅蜜多令諸 西北方佛神力故福諸佛土諸花臺中各 彼 佛

札

此大光大地變動及佛身相心懷猶豫前請說大般若波羅蜜多被有菩薩名蓮花勝見 名曰堪忍佛號釋迎年足如來應正等覺明 瑞時道花德佛告蓮花勝菩薩摩訶薩言善 男子從此上方盡苑如沙等世界最後世界 時下方盡死加沙等世界最後世界名曰蓮 **梵時現在彼安隱住持為諸菩薩摩訶薩東** 逝 花佛號蓮花德如來應正等覺明行圓滿善 佛所頂禮雙足白言世尊何因何緣而有此 供養恭敬尊重讚歎佛菩薩 世間解無上丈夫調御士天人師佛簿如 佛薄伽梵今現在彼安隱住持將為 訶薩東談大般若波羅蜜多彼佛神 見已歡喜歎未曾有各隨善根供具多少 世間解無上丈夫調御士天人 它退坐 一面 善産

菩薩威德難及悲願熏心以大因緣 諸大眾勿懷輕慢而自毀傷所以者何彼諸 少病 授蓮花勝菩薩而該之言汝持此花至釋迎 院羅尼門三摩地門神通自在住最後身紹 **迦牟尼如來及諸菩薩摩訶薩東得無礙解** 上時蓮花勝菩薩受花奉物與無量百千俱 而為佛事汝至彼界應住正 事可忍不衆生易度不持此蓮花以寄世尊 牟尼佛所如我詞曰蓮花德如來致問無量 往即以千莖金色蓮花其花千葉衆寶莊嚴 蓮花勝菩薩言善哉善哉今正是時隨汝意 尊位者唯願慈悲哀愍垂許時蓮花德佛告 佛言世尊我今請往堪忍世界觀禮 少惱起居輕利氣力調和安樂住不 瑞時蓮花勝聞佛所說歌 知觀彼佛土及 喜踊 而生彼 供養

弟

少惱

起居輕利氣

力調和安樂住不

世事

可

世尊而為佛

事時釋迦牟尼佛受此蓮

花逐

方苑加

沙等諸佛世界佛神力故令此

徧

諸佛土諸花臺中各有化佛結

忍不衆生易度不

持此

千蓝金色蓮花以寄

--

種種花香質懂旙盖衣服 千童男童女頂禮佛正右繞奉野各持無量 **抵那唐多出家在家菩薩摩訶薩及無** 界最後世界名曰蓮花佛號蓮花德如來應 所 佛所供養恭敬尊重讚歎無空過者至 引而來所經下方苑伽沙等諸佛世界 正等覺明行圓滿善逝 薩前白佛言世尊從 御士天人師佛薄 頂禮雙足繞百千 `你梵致問世尊無量少病 कं 此下 却住 世間 實飾及餘供具發 方盡残如沙等世 一面蓮花勝善 解無 上丈夫 正佛 調

諸眷屬 緣而 變動 我詞 旌 諸佛所亦各有一 已退坐一面如是最後世界已前所有 善根供具多少供養恭敬尊重讚歎佛菩薩 有 實蓮花而告之言汝 佛及菩薩彼諸如來讚善聽往各以金 般若波羅 有 坐為諸菩薩說大般若波羅蜜多相 聞巴 情 堪忍世界佛號釋迎年尼將為菩薩 5.所亦各有一上首菩薩見此大光大地佛土各有如來現為大衆宣說妙法是 有此 交 聞者 致問無量少病少惱 佛 **歡喜各各請往堪忍世界觀禮** 見此 瑞 身相 審多彼! 必得無上正等菩提時蓮花 時彼彼佛各各報 事已歡喜踊 萷 佛神力 詣 河持此 佛所白言世尊何 故現 起居 躍數未曾有各隨 至 斯瑞上 言於此 一彼佛所 亚 利氣 首善 一說大 上
方 下方 囡 何

一 九

龍

紋

大因緣而生彼土一一上首受花奉物各與所以者何彼諸菩薩威德難及悲願熏心以知觀彼佛土及諸菩薩勿懷輕慢而自毀傷知與彼佛土及諸菩薩勿懷輕慢而自毀傷種花以寄世尊而為佛事汝至彼界應住正和安樂住不世事可忍不衆生易度不持此

名曰歡喜佛號喜德如來應正等覺明行圖名曰歡喜佛號喜德童男童女與佛持供發引而與此佛所項禮雙足繞百千下奉花陳事佛及諸眷屬見已歡喜軟未曾有各隨善根供及諸眷屬見已歡喜歎未曾有各隨善根供及諸眷屬見已歡喜歎未曾有各隨善根供及諸眷屬見已歡喜歎未曾有各隨善根供及諸眷屬見已歡喜歎未曾有各隨善根供及諸眷屬見已歡喜歎未曾有各隨善根供不所經佛土一一供養佛及菩薩無空過者不可顧,與於於於為於為於為於為於為於為於為於,

薩衆說大般若波羅塞多彼有菩薩名曰喜 授見此大光大地變動及佛身相心懷猶豫 薄伽梵時現在彼安隱住持為諸菩薩摩訶 满善逝世間解無上丈夫調御士天人師 名曰堪忍佛號釋迦牟尼如來應正等覺明 男子從此下方盡苑加沙等世界最後世界 有此瑞時喜德佛告喜授菩薩摩訶薩言善 前請佛所頂禮雙足白言世尊何因何緣而 我今請往堪忍世界觀禮供養釋迎年尼如 來及諸菩薩摩訶薩來得無礙 摩訶薩衆說大般若波羅蜜多彼佛神力故 師佛薄伽梵今現在彼安隱住持將為菩薩 行圓滿善逝世間解無上丈夫調御士天人 現斯瑞喜授聞已歡喜踊躍重白佛言世尊 三摩地門神通自在住最後身紹尊位者唯 解陀羅尼門

薩摩訶薩及無數百千童男童女項禮佛足

奉勃與無

量百千俱抵那度多出家在家菩

服實飾及餘供具發引而來所經上方苑如

右繞奉葬各持無量種種花香寶曈旛盖衣

沙等諸佛世界一一佛所供養恭敬尊重讚

應住正知觀彼佛土及諸大衆勿懷輕慢而

不持此蓮花以寄世尊而為佛事汝至彼界

熏心以大因縁而生彼土時喜授菩薩受花

自毀傷所以者何彼諸菩薩威德難及悲願

善哉善哉今正是時隨汝意往即以千莖金 氣力調 **誨之言汝持此花至釋迦牟尼佛所如我詞** 色蓮花其花千葉衆寶莊嚴授喜授菩薩 願慈悲哀愍垂許時喜德佛告喜授菩薩言 日喜德如來致問無量少病少惱起居輕利 和安樂住 不世事可忍不來生易度

號喜德如來應正等覺明行圓滿善逝

世間

解無上丈夫調御士天人師佛薄伽梵致問

方盡死如沙等世界最後世界名曰歡喜佛

却住一面喜授菩薩前白佛言世尊從此上

歎無空過者至此佛所頂禮雙足繞百千下

蜜多相 提是時喜授及諸眷屬見此事已數喜踊躍 數未曾有各隨善根供具多少供養恭敬尊 有化佛結跏趺坐為諸菩薩說大般若波羅 樂住不世事可忍不敢生易度不持此 世尊無量少病少惱起居輕利氣 重讚歎佛菩薩已退坐一面如是最後世界 佛受此蓮花還散上方殑伽沙等諸佛世界 金色蓮花以寄世尊而為佛事時釋如年尼 佛神力故令此蓮花編諸佛土諸花臺中各 應之法有情聞者必得無上正等菩 力調 和 安

巴前所有上方一一佛土各有如來現 輕慢而自 將為菩薩武大般若波羅蜜多彼佛神 報言於此下方有堪忍世界佛號釋迦 言世尊何因何緣而有此瑞時彼彼佛各各 見此大光大地變動及佛身相前詣佛所白 至彼界應住正知觀彼佛上及諸菩薩勿懷 **姓各以金色千寶蓮花而告之言汝可持此** 世界觀禮供養佛及菩薩彼諸如來讀善聽 現斯瑞上首菩薩聞已歡喜各各請往堪忍 眾宣說妙法是諸佛所亦各有一上首菩薩 生易度不持此蓮花以寄世尊而為佛事汝 各輕利氣力調和安樂住不世事可忍不象 至彼佛所具陳我詞致問無量少病少惱 及悲願熏心以大因緣而生彼土一一上首 毀傷所以者何彼諸菩薩威德難 牟尼 力故 起

薩及餘無量大威神力菩薩摩訶薩本住其 樹諸雜飾樹周編莊嚴甚可愛樂如衆蓮花 佛菩薩已退坐一面爾時於此三千大千佛 有各隨善根供具多少供養恭敬尊重讚數 菩提上首菩薩及諸春屬見已歡喜數未曾 大般若波羅塞多令諸聞者必獲無上正等 世 **播盖處處行列花樹果樹香樹髮樹寶樹衣** 之世界衆賓充滿種種妙花編布其地實幢 受花 編諸佛土諸花臺中各有化佛為諸菩薩 說 菩薩無空過者到此 佛持供發引而 币奉花陳事佛受花已還散上方佛神力故 界書花如來淨土妙吉祥菩薩善住慧菩 奉物各與無量無數菩薩童男童女幹 來所經佛上一一供養佛及 佛所頂禮雙足繞百千

般若波羅蜜多經卷第二

四

天三

大般若波羅賽多經卷第三

唐 艥 法 師 女奘奉 詔 譯

舍利子言若菩薩摩訶薩欲於一切法等覺 切於法有緣人非人等皆來集會便告具壽 菩薩摩訶薩衆住最後身紹尊位者若餘一 **婆羅門若健達縛若阿素洛若諸龍神若諸** 初分學觀品第二之一 所說歌喜踊躍即從座起前請佛所頂禮雙 爾時世尊知諸世界若天魔梵若諸沙門若 切相當學般若波羅蜜多時舍利子聞佛

世尊云何菩薩摩訶薩欲於一切法等覺一 足偏覆左肩右膝著地合掌恭敬而白佛言 切相當學般若波羅蜜多佛告具壽舍利子 言舍利子諸菩薩摩訶薩應以無住 便安住般若波羅蜜多所住能住不可得故 |而為方

諸菩薩摩訶薩應以無護而為方便圓滿淨 施波羅蜜多施者受者及所施物不可得故 諸菩薩摩訶薩應以無捨而為方便圓滿 戒波羅蜜多犯無犯相不可得故諸菩薩摩 多動不動相不可得故諸菩薩摩訶薩應 怠不可得故諸菩薩摩訶薩應以無思而為 訶薩應以無取而為方便圓滿安忍波羅蜜 故諸菩薩摩訶薩應以無著而為方便圓淌 方便圓滿静慮波羅蜜多有味無味不可得 無動而為方便圓滿精進波羅蜜多身心動 神足五根五力七等覺支八聖道支是三十 無所得而為方便應圓滿四念住四正斷四 利子諸菩薩摩訶薩安住般若波羅審多以 般若波羅蜜多諸法性相不可得故復次舍 七菩提分法不可得故諸菩薩摩訶薩安住

九五

第定十編處解脫勝處等至編處不可得故 般若波羅蜜多以無所得而為方便應圓滿 諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多以無所 故諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多以無 空解脫門無相解脫門無願解脫 得而為方便應圓滿十隨念謂佛隨念法隨 諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多以無所 異赤想青瘀想啄敢想離散想骸骨想焚燒 得而為方便應圓滿九想謂降脹想朦爛想 麥多以無所得而為方便應圓滿四靜慮四 所得而為方便應圓滿八解脫八勝處九次 僧隨念戒隨念捨隨念天隨念入出息隨 一切世間不可保想如是諸想不可得故 四無色定静慮無量及無色定不可得 可得故諸菩薩摩 訶薩安住般若次 門三 解脫 羅

菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多以無所得 是諸根不可得故諸菩薩摩訶薩安住 尋無何三摩地是三等持不可得故諸菩 圓滿有尋有何三摩地無尋唯何三摩地 安住般若波羅蜜多以無所得而為方便應 如說智如是諸智不可得故諸菩薩摩訶薩 道智盡智無生智法智類智世俗智他心智 摩訶薩安住般若波羅賽多以無所得 而為方便應圓滿十一智謂苦智集智滅智 方便應圓湍未知當知根已知根具知根 所得而為方便應圓滿十想謂無常想苦想 故諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多以 食想斷想離想滅想如是諸想不可得故諸 念厭隨念死隨念身隨念是諸隨念不可得 無我想不淨想死想一切世間不可樂想厭 而

茅

大士相 圓滿十二 多如是 處觀徧 般若波羅蜜多以無所得而為方便應圓滿 蜜多以無所得而為方便應圓滿如來 安住般若波羅蜜多以無所得而為方便應 摩地門如是五種不可得故諸菩薩摩訶薩 七聖財八大士覺九有情居智陀羅尼門 般若波羅蜜多以無所得而為方便應圓 種不可得故 那 波羅蜜多以無所得而 四無所畏四 四攝事四勝住三明五眼六神通六波羅蜜 地 五種不可得故諸菩薩摩 六種不可得故諸菩薩摩訶薩安住 滿處觀一切智智及奢摩他毗鉢舍 十行十忍二十增上意樂如是 無礙解十八佛不共法三十二 話菩薩摩訶薩安住般若 好如是六 為方便應 種 不 可得故諸 圓 訶薩安住 ナカ 波 羅 Ξ 29

得故復次舍利子若菩薩摩訶薩欲疾證得喜大捨及餘無量無邊佛法如是諸法不可 多以無所得而為方便應圓滿大慈大悲大 切有情心行相智一 般若波羅蜜多若菩薩摩訶 **膧欲疾圓滿一切智道相智一切相** 為方便應圓 菩薩正性離生應學般若波羅蜜多若菩薩 波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲拔一切煩惱習 不可得故諸菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜 薩摩訶薩安住般若波羅 氣應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲 道相智一切相智一切相微妙智如是六法 切智智應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶 訶薩欲超聲聞及獨覺地應學般若波 滿無忘失法恒住捨性 切相微妙智應學般若 蜜多以無 薩欲疾圓 智應學 所 滿

藏

愛智慧作用應學般若波羅審多若菩薩摩 學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲勝一切聲聞獨 學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲得六種 學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲得六種 學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲得六種

一念隨喜俱心超過一切聲聞獨覺靜慮解得心超過一切聲聞獨覺所有布施應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲以一念隨喜俱心超過一切聲聞獨覺所有布施應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲以一念隨喜得心超過一切聲聞獨覺所有布施應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲以一念隨喜

於不忘失大菩提心遠離惡友親近善友恒經審多若菩薩摩訶薩欲八念所修善法超過一若菩薩摩訶薩欲行少分布施淨戒安忍精遊靜慮般若為諸有情方便善巧廻向無上華證摩訶薩欲得世世常見諸佛恒聞正法菩薩摩訶薩欲得世世常見諸佛恒聞正法若薩摩訶薩欲得世世常見諸佛恒聞正法若薩摩訶薩欲得世世常見諸佛恒聞正法若薩摩訶薩欲得世世常見諸佛恒聞正法大丈夫相八十隨好圓滿莊嚴寒般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲得世世常應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲得世世常應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲得佛身具三十二次大夫相八十隨好圓滿莊嚴寒般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲得佛身具三十二次大夫相八十隨好圓滿莊嚴寒般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲得世世常憶高祖

無罣礙應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩然得世世遠離一切煩惱業障通達諸法心諸外道應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩薩摩訶薩欲得世世具大威德摧衆魔怨伏修菩薩摩訶薩行應學般若波羅蜜多若菩

若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲滿一切有情學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲得世世具諸相好無審多若菩薩摩訶薩欲得世世具諸相好無嚴多若菩薩摩訶薩欲得世世具諸相好無嚴多若菩薩摩訶薩欲得世世具諸相好無不遠離者於此種種勝善根力隨為水應正等覺令諸善根功德應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲得世世具諸相好如來應正等覺令諸善根沙德應學般若波羅不來應正等覺令諸善根沙德應學般若波羅不來應正等覺令諸善根沙德應學般若波羅不來應正等覺令諸善根沙德應學般若波羅不養的之一,

一發聲即能徧滿十方各如殑伽沙界讃歎有情應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲

能福至十方各如殑伽沙界供養諸佛利樂

際空散空無變異空本性空自相空共相空際空散空無變異空本性空自相空共相空際空散空無變異空本性空自相空共相空空空大空勝義空有為空無為空畢竟空無歷學般若波羅審多若菩薩學門薩欲一念填安立十方殑伽沙等諸佛學問歷欲一念填安立十方殑伽沙等諸佛學問歷欲一念填安立十方殑伽沙等諸佛學是一切有情皆令習學四靜慮四無量四無學之十方殑伽沙等諸佛世界一切有情令住大乗修菩薩行不毀餘世界一切有情令住大乗修菩薩子語達學的養沒不數餘世界一切有情令住大乗修菩薩子不數餘世界一切有情令住大乗修菩薩子不數餘世界一切有情令住大乗修菩薩子所別等諸佛世界一切有情令住大乗修菩薩子所對為於其一個人。

蜜多若菩薩摩訶薩欲析一毛以為百分取與性空應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲知達一切法真如法界法性不虚妄性不變 無性平等性離生性法定法住實際虚空界 大千世界 虚空大地諸山大海江河池沼澗學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法 直線等無間緣所緣緣增上緣性應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法 国緣等無間緣所緣緣增上緣性應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法 国緣等無間緣所緣緣增上緣性應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法 国家等無間緣所緣緣增上緣性應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法 人千世界 虚空大地諸山大海江河池沼澗學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法国緣等無間緣所緣緣量應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法国緣等無間緣所緣緣增上緣性應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法国緣等無間緣所緣緣量應學般若波羅學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲通達一切法国人。

然欲以一氣吹令頓滅應學般若波羅蜜多調隆見有劫火編燒三十大十世界天地洞觸水族生類應學般若波羅蜜多若菩薩摩澗谷陂湖中水棄置他方無邊世界而不惱一分毛盡舉三千大千世界大海江河池沼

方無量無數無邊世界而不惱觸諸有情類地等物碎如糠糟欲以一指障彼風力令息地等物碎如糠糟欲以一指障彼風力令息及無之千大千世界蘇迷盧山大蘇迷盧山輪圍山大輪圍山及餘小山大於三千大千世界蘇迷盧山大輪圍山大輪圍山大條上不起應學般若沒羅蜜多若菩薩摩訶薩欲以一毛屬於三千大千世界蘇迷盧山大縣迷盧山大縣迷盧山大縣建廣的產名若菩薩摩訶薩見有三千大千世界蘇迷盧山若菩薩摩訶薩見有三千大千世界蘇迷盧山若菩薩摩訶薩見有三千大千世界蘇迷盧山若菩薩摩訶薩見有三千大千世界所依風

充足應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲伽沙界一切如來應正等覺及弟子衆無不一效樂等供養恭敬尊重讚歎十方各如殑食一花一香一幢一盖一旛一帳一燈一衣應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲以一

如是布施得生居士大族如是布施得生四質知如是布施得生居士大族如是布施得生長者大族解脫知見蘊或住阿羅漢果或住獨覺菩提乃至不還果或住阿羅漢果或住獨覺菩提乃至不還果或住阿羅漢果或住獨覺菩提乃至不還果或住阿羅漢果或住獨覺菩提乃至不還果或住阿羅漢果或住獨覺菩提乃至不還果或住阿羅漢果或住獨覺菩提乃至不還果或住所經濟之,其一次

識無邊處定或無所有處定或非想非非想應或第四靜慮因是布施得空無邊處定或因是布施得空無邊處定或因是布施得初靜慮或第二靜慮或第三靜因是布施得初靜慮或第二靜慮或第三靜故史多天或生樂變化天或生他化自在天大王衆天或生

或一切相智因是布施得預流果或一來果 若菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多能如實 丈夫相或八十隨好因是布施得無忘失法 静慮般若得大果報亦復如是復次舍利子 或不還果或阿羅漢果或獨覺菩提或得無 **或恒住捨性因是布** 淨戒方便善巧能滿安忍波羅蜜多如是淨 施方便善巧能滿靜慮波羅蜜多如是布 如是布施方便善巧能滿淨戒波羅蜜多如 知如是布施方便善巧能滿布施波羅蜜多 上正等菩提能如實知如是淨戒安忍精進 是淨戒方便善巧能滿淨戒波羅蜜多如是 布施方便善巧能滿精進波羅蜜多如是布 是布施方便善巧能滿安忍波羅蜜多如是 方便善巧能滿般若波羅蜜多能如實知如 施得一切智或道相智

.

方便善巧能滿精進波羅蜜多如是安忍方忍方便善巧能滿般若波羅蜜多能如實知如是安思善巧能滿和施波羅蜜多能如實知如是安度善巧能滿般若波羅蜜多如是淨戒方便善巧能滿靜慮波羅蜜多如是淨戒方便成方便善巧能滿靜慮波羅蜜多如是淨戒方

切施者受者及所施物皆不可得如是布施所得而為方便修行布施波羅蜜多了達一若波羅蜜多能如實知若菩薩摩訶薩以無佛告具壽舍利子言諸菩薩摩訶薩修行般滿布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多

為方便修行精進波羅蜜多了達一切身心為方便修行淨戒波羅蜜多了達一切犯無所得而為方便修行淨戒波羅蜜多了達一切犯無相皆不可得如是淨戒方便善巧能滿淨戒安忍精進靜慮般若布施波羅蜜多者菩薩摩訶薩以無所得而為不動相皆不可得如是淨戒方便善巧能滿布施淨戒安忍精進靜慮般若布施。

若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲與諸佛為親 訶薩欲與一切聲聞獨覺而為導首應學般 羅蜜多若菩薩摩訶薩欲與菩薩常為眷屬 薩摩訶陸欲得世世具大眷屬應學般若波 與諸佛為內眷屬應學般若波羅蜜多若苦 侍者應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲

若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲永不起諸犯 若菩薩摩訶隆欲永摧伏諸怪貪心應學般 永除去諸忿恚心應學般若波羅蜜多若善 應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲永遠 戒心應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲 器堪受世間供養恭敬應學般若波羅蜜多 羅蜜多若菩薩摩訶薩欲水静息諸散亂心 **陸摩訶薩欲水棄捨諸懈怠心應學般若波** 應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲淨身

佛世界一切如來應正等覺所說正法應學 欲以天眼普見十方苑如沙等諸佛世界 薩摩訶薩欲以天耳普聞十方殑伽沙等諸 切如來應正等覺應學般若波羅蜜多若苦 得五眼所謂肉眼天眼慧眼法眼佛眼應學 業事應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲 般若波羅蜜多復次舍利子若菩薩摩訶薩 性福業事修性福業事供侍福業事有依福 訶薩欲普安立一切有情於施性福業事戒 雜諸惡慧心應學般若波羅蜜多若菩薩摩

般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲如實知十 於十方苑如沙等諸佛世界一一佛所聽聞 所法應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲 方各如殑伽沙界一切如來應正等覺心心 正法常無懈廢隨所聞法乃至無上正等善

提終不忘失應學般若波羅蜜多若菩薩摩

土應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲於 訶薩欲見過去未來現在十方世界種種佛

項記莂諷頌自說因緣本事本生方廣希法 過去未來現在十方諸佛所說一切契經應

譬喻論議諸聲聞等若聞不聞皆能通達甚

能受持讀誦通利善解義趣為他廣說應學 欲於過去未來現在十方諸佛所說法 深義趣應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩 門自

若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲於十方 修行亦能方便勸他如實如說修行應學般 來現在十方諸佛所說法門自能如實如說 般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲於過去未 **競伽** 

光所不照處為作光明應學般若波羅蜜多

沙等幽冥世界及於一一世界中間日月等

若菩薩摩訶薩欲於十方残如沙等愚聞 信苦諦不信集諦不信滅諦不信道諦不信 界其中有情邪見熾盛不信惡行不信妙行 布施净戒安忍精進靜慮般若等行能獲世 不信惡行妙行異熟不信前世不信後世不 間出世間果不聞佛名法名僧名方便開化

飲病者得除愈醜者得端嚴形殘者得具足 者能視離者能聽癌者能言在者得念亂者 十方殑伽沙等世界有情以已威力慈心相 根缺者得圓滿迷 得定貧者得富露者得衣機者得食渴者得 欲令十方苑伽沙等世界有情以已威力盲 諸妙行應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩 令起正見聞三質名歡喜信受捨諸惡行修 應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲令 | 悶者得醒悟疲頓者得安

敝

般若波羅塞多若菩薩摩訶薩欲今十方苑 向如父如母如兄如弟如姊如妹如友如親 世界有情以已威力在惡趣者皆脫惡趣來 生善趣在善趣者常居善趣不墮惡趣應學 羅蜜多若菩薩摩訶薩欲令十方苑伽沙等 不相違害展轉為作利益安樂應學般若波 證得阿羅漢果或令證得獨覺菩提或今證 得乃至無上正等菩提應學般若波羅蜜多

得見諦住預流果或一來果或不還果或令 **蘊諸愚癡者皆住慧蘊未得解脫者皆住解** 威力諸犯戒者皆住戒蘊諸散亂者皆住定 善業常無厭倦應學般若波羅蜜多若菩薩 脫蘊未得解脫知見者皆住解脫知見蘊應 摩訶薩欲令十方苑伽沙等世界有情以已 學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩欲令十方 如沙等世界有情以已威力習惡業者皆修 若波羅蜜多若菩薩摩訶薩作是思惟我於 薩作是思惟我於何時足不履地如四指量 自在而行是菩薩摩訶薩欲成斯事應學般 欲成斯事應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶 蜜多若菩薩摩訶薩作是思惟我於何時身 然是菩薩摩訶薩欲成斯事應學般若波羅 思惟我於何時如象王視為衆說法容止肅 天三十三天夜摩天觀史多天樂變化天他 何時當得無量百千俱脈那更多四大王衆 語意業皆悉清淨隨智慧行是菩薩摩訶薩 若菩薩摩訶薩欲學諸佛殊勝威儀令諸有 情觀之無厭息一切惡生一切善應學般若 波羅蜜多復次舍利子若菩薩摩訶薩作是

縅

諸有情類不起于座同時證得阿羅漢果無審多若菩薩摩訶薩欲成斯事應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩欲成斯事應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩從成斯事應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩從成斯事應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩從成斯事應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩從成斯事應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩從成斯事應學般若波羅審多若菩薩摩訶薩從成斯事應學般若波羅數者情必盡計上正等菩提得不退轉是菩薩摩訶薩你是思惟我於何時證整於是日轉妙法輪即令無量無數有情逐塵為是日轉妙法輪即令無量無數有情逐塵為是日轉妙法輪即令無量無數有情逐塵為是日轉妙法輪即令無量無數有情逐塵當捨國位出家之日即成無上正等菩提無量無數聲聞菩薩為弟子衆一說法時無量無數者情發不起于座同時證得無上正等菩提無量無數者情類不起于座同時證得阿羅漢果無

我於何時壽量無盡身有無量無邊光明相 量無數諸有情類不起于座同於無上正等 好莊嚴觀者無歌行時雖有千葉蓮花自然 學般若沒羅審多若菩薩摩訶薩作是思惟 菩提得不退轉是菩薩摩訶薩欲成斯事應

若菩薩摩訶薩作是思惟我於何時當得無 時舉身支節皆放無量無數光明編照十方 菩薩摩訶薩欲成斯事應學般若波羅審多 波羅蜜多若菩薩摩訶薩作是思惟我於何 亦隨轉是菩薩摩訶薩欲成斯事應學般若 行大地震動然不擾惱地居有情欲廻顧時 涌現每承其足而今地上現千輻輪舉 無邊世界隨所照處為諸有情作大饒益是 上正等菩提我佛土中無有一切貪欲瞋志 身皆轉足之所履盡金剛際如車輪量地 步經

佛土中諸有情類成就種種殊勝功德餘佛 作是思惟我於何時當得無上正等菩提我 喜捨不相惱觸豈不善哉是菩薩摩訶薩欲 静諦觀離諸放逸勤修梵行於諸有情慈悲 若菩薩摩訶薩作是思惟我於何時當得無 成斯事應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩 土中諸佛菩薩成共稱讚是菩薩摩訶薩欲 成斯事應學般若波羅蜜多若菩薩摩訶薩 如餘佛土每作念言布施調伏安忍勇進寂 上正等菩提我佛土中諸有情類成就妙慧 菩薩摩訶薩欲成斯事應學般若波羅審多 愚癡等名亦不聞有地微旁生鬼界惡趣是 事既周般涅槃後正法無有滅盡之期常為 作是思惟我於何時當得無上正等菩提化 有情作饒益事是菩薩摩訶薩欲成斯事應

能

量無數不可思議希有功德應學般若波羅羅蜜多舍利子諸菩薩摩訶薩欲得此等無若提是菩薩摩訶薩欲成斯事應學般若波然於何時當得無上正等菩提十方各如殑我於何時當得無上正等菩提十方各如殑我於何時當得無上正等菩提十方各如殑

## 大般若波羅蜜多經卷第三

客多

音釋

而色青也啄敢謂鳥啄而獸敢也陂湖道謂血積瘀啄敢上音单下徒濫切改湖上也 機爛下郎旰切糜爛也青疹切青痰胀满腹爛上奴冬切腹血也青疹疾依據洛於語也亦云阿修羅學展解匹緣切脹健達轉梵語也亦云乾闥姿此云香阿素健達轉梵語也亦云乾闥姿此云香阿素

池也称将外切穀皮也 為繫也眉切康會綠丘剛切精古獨古法切

= 0

龍

縅

天 四

大般若波羅蜜多經卷第四

唐三藏 法師女类奉 認譯

初分學觀品第二之二

蜜多已能成辨如是功德爾時三千大千世佛告舍利子若菩薩摩訶薩修行般若波羅

應以四鉢奉此菩薩如昔天王奉先佛鉢是界四大天王皆大歡喜咸作是念我等令者

念我等皆當供養恭敬尊重讃歎如是菩薩天樂變化天他化自在天皆大歡喜咸作是時三千大千世界三十三天夜摩天觀史多

廣天廣果天無煩天無熱天善現天善見天少淨天無量淨天為淨天廣天少廣天無量於天光天少廣天無量於天光天沙光天無量光天極光淨天淨天時三千大千世界於東天於輔天於會天大 今何素洛光黨損減使諸天衆眷屬增益是

等當作種種方便令是菩薩離非梵行從初學者等顧為如是菩薩當作父母兄弟姊弟之子善與為如是菩薩當作父母兄弟姊弟妻子養屬知識朋友因此方便修諸善業亦當色究竟天若見若聞皆大歡喜成作是念我等顧為如是菩薩當作父母兄弟姊妹妻色究竟天若見若聞皆大歡喜成作是念我等顧為如是菩薩當作父母兄弟姊妹妻色究竟天若見若聞皆大歡喜成作是念我等顧為如是菩薩當作父母兄弟姊妹妻色究竟天若見若聞皆大歡喜成作是念我等顧為如是菩薩當作父母兄弟姊妹妻

菩薩摩訶薩為要當有父母妻子諸親友耶等菩提非不斷者時舍利子白佛言世尊諸是故菩薩斷欲出家修梵行者能得無上正欲於生梵天尚能為障況得無上正等菩提發心乃至成佛常修梵行所以者何若染色

--| --| --|

靛

Ŕ,

紱

名眼處但有名耳鼻舌身意處但有名色處

波羅蜜多但有名色但有名受想行識但有

但有名聲香味觸法處但有名眼界但有名

起執著菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 多時應如是觀菩薩但有名佛但有名般若 次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜 於如是等一切不見由不見故不生執著復 假立客名隨起言說如如言說如是如是生 净何以故但假立客名别别於法而起分别 般若沒羅蜜多不見生不見滅不見除不見 性無生無減無涤無净菩薩摩訶薩如是行 為空此但有名謂之為色受想行識如是自 捶此但有名謂為菩提薩埵此但有名謂之 利子此但有名謂為菩提此但有名謂為薩 想行識即是空空即是受想行識何以故舍

識界但有名眼觸但有名耳鼻舌身意觸但 觸法界但有名眼識界但有名耳鼻舌身意 所緣緣增上緣但有名從緣所生諸法但有 火風空識界但有名因緣但有名等無間緣 意觸為緣所生諸受但有名地界但有名水 耳鼻舌身意界但有名色界但有名聲香味 名內空但有名外空內外空空空大空勝義 名無明但有名行識名色六處觸受愛取有 異空本性空自相空共相空一切法空不可 空有為空無為空畢竟空無際空散空無變 但有名淨戒安忍精進静慮波羅蜜多但有 有名眼觸為緣所生諸受但有名耳鼻舌身 得空無性空自性空無性自性空但有名四 生老死愁歎苦憂惱但有名布施波羅蜜多 念住但有名四正斷四神足五根五力七等

槴

失法但有名恒住捨性但有名一切智但有 名如來十力但有名四無所畏四無礙 名道相智一切相智但有名一切智智但有 十二大士相但有名八十隨好但有名無忘 慈大悲大喜大捨十八佛不共法但有名三 門但有名極喜地但有名離垢地發光地焰 覺支八聖道支但有名空解脫門但有名無 道聖諦但有名四静慮但有名四無量四無 地如來地但有名五眼但有名六神通但有 地法雲地但有名正觀地但有名種性地第 慧地極難勝地現前地逐行地不動地善慧 色定但有名八解脫但有名八勝處九次第 定十編處但有名性羅尼門但有名三摩地 相無願解脫門但有名苦聖諦但有名集滅 地見地薄地離欲地已辦地獨覺地菩薩 解大

般若波羅蜜多經

菩薩摩訶薩若能如是修行般若波羅蜜多 名俱無所得以不觀見無執著故舍利子諸 可得空故所以者何是菩薩摩訶薩於名所 汝及大日乾連滿膽部洲如稻麻竹章甘蔗 名善修行甚深般若波羅蜜多舍利子假使

千俱胝分不及一百千俱胝分不及一數分 林等所有智慧比行般若波羅蜜多一菩薩 分不及一俱胝分不及一百俱胝分不及一 **等分計分喻分乃至鄒波尼殺曇分亦不及** 摩訶薩智慧百分不及一千分不及一百千

如是故又舍利子修行般若波羅蜜多一善 覺智慧不能及故舍利子置瞻部洲假使汝 薩摩訶薩於一日中所修智慧一切聲聞獨 切有情趣般涅槃一切聲聞獨覺智慧不 何以故舍利子是菩薩摩訶薩智慧能使

> 切有情趣般涅槃一切聲聞獨覺智慧不如 等所有智慧比行般若波羅蜜多一菩薩摩 是故又舍利子修行般若波羅蜜多一菩薩 訶薩智慧百分不及一千分不及一百千分 及大目乾連滿四大洲如稻麻竹葦甘蔗林 摩訶薩於一日中所修智慧一切聲聞獨覺 分計分喻分乃至鄙波尼殺曇分亦不及一 俱脈分不及一百十俱胝分不及一數分第 不及一俱胝分不及一百俱胝分不及一千 何以故舍利子是菩薩摩訶薩智慧能使

智慧不能及故舍利子置四大洲假使汝及 大目乾連滿一三十大千世界如稻麻竹章 菩薩摩訶薩智慧百分不及一千分不及一 甘蔗林等所有智慧比行般若波羅蜜多一 百千分不及一俱胝分不及一百俱胝分不

縅

及一千俱胝分不及一百千俱胝分不及一

數分等分計分喻分乃至即波足殺量分亦 慧不如是故又舍利子修行般若波羅蜜多 不及一何以故舍利子是菩薩摩訶薩智慧 能使一切有情趣般涅槃一切聲聞獨覺智 聞獨覺智慧不能及故舍利子置一三千大 千世界假使汝及大目乾連充滿十方苑加 沙等諸佛世界如稻麻竹葦甘蔗林等所有 智慧比行般若波羅蜜多一菩薩摩訶薩智 一菩薩摩訶薩於一日中所修智慧一切聲

慧是諸智慧皆無差别不相違皆無生無滅 若菩薩摩訶薩智慧若諸如來應正等覺智 波羅塞多一菩薩摩訶薩於一日中所修智 預流一來不還阿羅漢智慧若獨覺兼智慧 能及故爾時舍利子白佛言世尊若聲聞乗 於一日中所修智慧一切聲聞獨覺智慧不 舍利子修行般若波羅蜜多一菩薩摩訶薩 趣般涅槃 空是法差别既不可得云何世尊說行般若 自性皆空若法無差别不相違無生滅自性 一切聲聞 獨覺智慧不如是 故 又

慧一切聲聞獨覺智慧所不能及佛告具壽 子言不也世尊不也善逝又舍利子於意云 審多一菩薩摩訶薩於一日 中所修智慧所 成勝事一切聲聞獨覺智慧有此事不舍利 舍利子言舍利子於意云何修行般若波羅

慧百分不及一千分不及一百千分不及一

俱胝分不及一百俱胝分不及一千俱胝分

舍利子是菩薩摩訶薩智慧能使一切有情

喻分乃至鄔波尼殺曇分亦不及一何以故

不及一百千俱胜分不及一

數分算分計分

微妙智一切智道相智一切相智利益安樂 何修行般若波羅蜜多一菩薩摩訶薩於 中所修智慧作是念言我當修行一切相

立一切有情於無餘依般涅槃界一切聲聞 獨覺智慧有此事不舍利子言不也世尊不 安立一切有情於無餘依涅槃界不舍利子 等覺支八聖道支我當修行殊勝四靜慮四 也善逝又舍利子於意云何一切聲聞獨覺 淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多我當修 **頗能作是念我當證得無上正等菩提方便** 言不也世尊不也善逝又舍利子於意云何 無量四無色定我當修行殊勝八解脫八勝 行殊勝四念住四正斷四神足五根五力七 切有情彼於一切法覺一切相己方便安 切聲聞獨覺煩能作是念我當修行布施

滿菩薩神通成熟有情嚴淨佛土我當圓滿 前地遠行地不動地善慧地法雲地我當圓 當修行一切陀羅尼門三摩地門我當修行 不思議界我當安住殊勝苦集滅道聖諦我 異性平等性離生性法定法住實際虚空原 空我當安住真如法界法性不虚妄性不變 空散空無變異空本性空自相空共相空一 處九次第定十編處我當修行殊勝空無相 極喜地離垢地發光地焰慧地極難勝地現 空大空勝義空有為空無為空畢竟空無際 無願解脫門我當安住內空外空內外空空 五眼六神通我當圓滿佛十力四無所畏四 切法空不可得空無性空自性空無性自性 我當圓滿三十二大士相八十隨好我當圓 無礙解大慈大悲大喜大捨十八佛不共法

海南 一切相智永拔一切煩惱習氣證得無相智一切相智永拔一切煩惱習氣證得無上正等菩提方便安立無量無數無邊有情於無餘依涅槃界不舍利子言不也世尊不於無餘依涅槃界不舍利子言不也世尊不安忍精進静慮般若波羅蜜多乃至我當修行布施淨戒安之無量無數無邊有情於無餘依涅槃界不舍利子言不也世尊不安之無量無數無邊有情於無餘依殺望樂界不舍利子言不也世尊不安之無量無數無邊有情於無餘依殺涅槃學之無量無數無邊有情於無餘依殺涅槃學之無量無數無邊有情於無餘依殺涅槃學之無量無數無邊有情於無餘依殺涅槃學之無量無數無邊有情於無餘依殺涅槃界舍利子譬如母人。我當修行布施淨戒安忍精進靜慮般是念我當修行布施淨戒安忍精進靜慮級。

福業事等出現世間又依菩薩摩訶薩故有

量四無色定施性福業事戒性福業事修性

十善業道五近事戒八近住戒四靜應四無

具福田何以故舍利子以依菩薩摩訶薩故

切善法出現世間謂依菩薩摩訶薩故有

-- 乃至安坐妙菩提座常與一切聲聞獨覺作乃至安坐妙菩提座常與一切聲聞獨覺等地能得菩薩不退轉地能淨無上佛菩提道時舍為子復白佛言世尊諸菩薩摩訶薩從初發心舍利子言舍利子諸菩薩摩訶薩從初發心信行布施淨戒安忍精進靜慮般若方便善巧妙願力智波羅蜜多住空無相無願之法的發心修行布施淨戒安忍精進靜慮般若方便善巧妙願力智波羅蜜多住空無相無願之法

四念住 諦等出現世間又依善薩摩訶薩故有布施 淨戒安忍精進靜慮般者波羅蜜多出現世 八聖道支空無相無願解脫門苦集滅道聖 切法真如法界法性不虚妄性不變異性平 本性空自相空共相空一切法空不可得空 為空無為空里竟空無際空散空無變異空 間有內空外空內外空空空大空勝義空有 界出現世間有八解脫八勝處九次第定十 等性離生性法定法住實際虚空界不思議 無性空自性空無性自性空出現世間有 善薩十地出現世間有五眼六神通出現世 編處出現世間有一切陀羅尼門三摩地門 太喜大捨十八佛不共法出現世間有無忘 間有佛十力四無所畏四無礙解大慈大悲 四正斷 四神足五根五力七等覺支

龍

蔽

族長者大族居士大族由有如是諸善法故諸善法故世間便有利帝利大族婆羅門大等無量無數無邊善法出現世間由有如是一切相智出現世間有成熟有情嚴淨佛土失法恒住捨性出現世間有一切智道相智

世間便有預流一來不還阿羅漢獨覺由有大天光天少光天無量光天旗天於輔天於會天大善法故世間便有梵衆天於輔天於會天大善法故世間便有梵衆天於輔天於會天大學天無量淨天無量光天極光淨天鄉是大學天無量淨天無量光天極光淨天無量,以淨天無量淨天無量光天旗天大人。

業事又施有情四念住四正斷四神足五根

五力七等覺支八聖道支空無相無願解脫

精進靜慮般若方便善巧妙願力智波羅蜜

多又施有情内空外空内外空空空大空勝

義空有為空無為空畢竟空無際空散空無

變異空本性空自相空共相空一切法空不

門苦集滅道聖諦又施有情布施淨戒安忍

我四静處四無量四無色定施戒修性三福善法謂施有情十善業道五近事戒八近住舍利子言舍利子諸菩薩摩訶薩不復須報菩薩摩訶薩為復須報施主恩不佛告具壽舍薩摩訶薩為復須報施主題不佛告具壽替施主恩何以故已多報故所以者何舍利告諸菩薩摩訶薩為大施主施諸有情無量分表諸菩薩摩訶薩為我的人者何舍利子諸菩薩摩訶薩為我的人者所名,

第

性平等性離生性法定法住實際虚空界不 情一切法真如法界法性不虚妄性不變異 十為處又施有情陀羅尼門三摩地門菩薩 思議界又施有情八解脫八勝處九次第定 可得空無性空自性空無性自性空又施有 十地又施有情五眼六神通又施有情如來

捨十八佛不共法又施有情無忘失法恒住 十力四無所畏四無礙解大慈大悲大喜大 捨性又施有情一切智道相智一切相智又 佛土方便善巧又施有情預流一來不還阿 施有情布施愛語利行同事成熟有情嚴淨 薩行諸佛無上正等菩提舍利子諸菩薩摩 訶薩施諸有情如是等類無量無數無邊善 羅漢果獨覺菩提又施有情一切菩薩摩訶 法故說菩薩為大施主由此已報諸施主恩

> 是真福田生長勝福 初分相應品第三之 多菩薩摩訶薩與何法相應故當言與般若 爾時舍利子白佛言世尊修行般若波羅蜜 波羅蜜多相應佛告具壽舍利子言舍利子

蜜多相應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩 耳鼻舌身意處空相應故當言與般若波羅 摩訶薩與色處空相應故當言與般若波羅 與般若波羅蜜多相應舍利子修行般若波 蜜多相應與聲香味觸法處空相應故當言 處空相應故當言與般若波羅塞多相 識空相應故當言與般若波羅蜜多相應舍 修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩與色空相 利子修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩與眼 應故當言與般若波羅蜜多相應與受想行

新精 版縮 乾 隆大 藏 谿

薩與眼識界空相應故當言與般若波羅蜜 味觸法界空相應故當言與般若波羅蜜多 相應故當言與般若波羅蜜多相應與聲香 修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩與色界空 與般若波羅蜜多相應與耳鼻舌身意界空 羅蜜多菩薩摩訶薩與眼界空相應故當言 多相應與耳鼻舌身意識界空相應故當言 相應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩摩訶 羅蜜多菩薩摩訶薩與眼觸空相應故當言 與般若波羅蜜多相應舍利子修行般若波 相應故當言與般若波羅蜜多相應舍利子

> 多相應與耳鼻舌身意觸為緣所生諸受空 修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩與地界空 風空識界空相應故當言與般若波羅蜜多 相應故當言與般若波羅蜜多相應與水火 相應故當言與般若波羅蜜多相應舍利子

旌與 相應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩摩訶 相應與等無間緣所緣緣增上緣及從諸緣 薩與因緣空相應故當言與般若波羅蜜多 相應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩摩訶 所生諸法空相應故當言與般若波羅蜜多 多相應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩摩 愁歎苦憂惱空相應故當言與般若波羅蜜 相應與行識名色六處觸受愛取有生老死 無明空相應故當言與般若波羅蜜多 與布施波 羅塞多空相應故當言與般

修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩與眼觸為

相應故當言與般若波羅蜜多相應舍利子

與般若波羅塞多相應與耳鼻舌身意觸空

緣所生諸受空相應故當言與般若波羅塞

若波羅蜜多相應與淨戒安忍精進靜慮般 若波羅蜜多空相應故當言與般若波羅蜜

多相應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩摩 訶薩與內空相應故當言與般若波羅審多 相應與外空內外空空空大空勝義空有為 若波羅蜜多相應與法界法性不虚妄性不 多菩薩摩訶薩與真如空相應故當言與般 若波羅蜜多相應舍利子修行般若波羅蜜 性空自性空無性自性空相應故當言與般 性空自相空共相空一切法空不可得空無 空無為空畢竟空無際空散空無變異空本 訶薩與四念住空相應故當言與般若波羅 多相應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩摩 界不思議界空相應故當言與般若波羅蜜 變異性平等性離生性法定法住實際虚空

覺支八聖道支空相應故當言與般若波羅 蜜多相應與四正斷四神足五根五力七等 審多相應舍利子修行般若波羅審多菩薩 摩訶薩與苦聖諦空相應故當言與般若波 當言與般若波羅蜜多相應與五近事戒八 與般若波羅蜜多相應舍利子修行般若波 羅蜜多菩薩摩訶薩與十善業道空相應故 羅蜜多相應與集滅道聖諦空相應故當言 應舍利子修行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩 近住戒空相應故當言與般若波羅蜜多相 當言與般若波羅蜜多相應與四無量四無 言與般若波羅蜜多相應舍利子修行般若 審多相應與戒性修性福業事空相應故當 與施性福業事空相應故當言與般若波羅 波羅蜜多菩薩摩訶薩與四靜慮空相應故

龍

多相應與四住捨性空相應故當言與般若波羅審多相應各利子修行般若波羅審多相應與六神通空相應故當言與般若波羅審多相應與六神通空相應故當言與般若波羅審多相應與六神通空相應故當言與般若波羅審多相應與一十億好空相應故當言與般若波羅審多相應與一十億好空相應故當言與般若波羅審多相應與一十億好空相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應與一十一度好空相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應與四無所畏四無礙解大若波羅審多相應故當言與般若波羅審多相應與四無所畏四無礙解大治之。

行般若波羅蜜多菩薩摩訶薩與一切智智應故當言與般若波羅蜜多相應舍利子修若波羅蜜多相應舍利子修若波羅蜜多相應與道相智一切相智空相菩薩摩訶薩與一切智空相應故當言與般波羅蜜多相應合利子修行般若波羅蜜多

應故當言與般若波羅蜜多相應舍利子修在教育的人物的一切有機可能與計佛無上正等菩提空相應發了的一切菩薩學訶薩與一來不還阿羅漢果獨覺一切菩薩學訶薩與一來不還阿羅漢果獨覺一切菩薩學訶薩與一來不還阿羅漢果獨覺一切菩薩學訶薩與一來不還阿羅漢果獨覺一切菩薩學訶薩與一來不還阿羅漢果獨覺一切菩薩學訶薩與一來不還阿羅漢果獨覺

龍

本無耳鼻舌身意識界無限觸無為性空故所以故舍利子無有少法與少法合者性空故所以者何舍利子諸色空彼非領納利子諸色空彼非與人間對於之之。
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的以故舍利子諸色空彼非與人間對於受想行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中無色學想行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中是色變想行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中是色變想行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的人類。
 大來非現在舍利子如是空中無色與於
 大來非現在舍利子如是空中無色與於
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的以故舍利子無有少法與少法
 大來非現在舍利子如是空中無過去
 大來非現在舍利子如是空中無色與行識的以故舍利子無有少法與少法

是等法相應故當言與般若波羅蜜多相應學者身意觸為緣所生諸受無無明生無不選無明滅無苦聖諦無集滅道聖諦無得無現難與與為無苦聖諦無集滅道聖諦無得無現觀無減無苦聖諦無集滅道聖諦無得無現觀無減無苦聖諦無集滅道聖諦無得無現觀無減無者之之之人。 是等法相應故當言與般若波羅蜜多相應,以無苦聖論無其無一來無一來果無有生老死與無獨人。 是等法相應故當言與般若波羅實之, 是等法相應故當言與般若波羅實之, 是等法相應故當言與般若波羅實之, 是等法相應故當言與般若波羅實之, 是等法相應故當言與般若波羅實之, 是等法相應故當言與般若波羅實 是, 是等法相應故當言與般若波羅蜜多相應 
大般若波羅蜜多經卷第四

縅

月 三 藏 法 師 女美奉 部譯大般若波羅蜜多經卷第五 至

耳鼻舌身意觸若相應若不相應不見眼

竟空無際空散空無變異空本性空自相空

相應不見內空若相應若不相應不見外空

内外空空空大空勝義空有為空無為空車

安忍精進靜慮般若波羅蜜多若相應若不

若相應若不相應不見四正斷四神足五 界不思議界若相應若不相應不見四念住 變異性平等性離 應若不相應不見五近事戒八近住戒若 聖諦若相應若不相應不見十善業道若 五力七等覺支八聖道支若相應若不相應 量四無色定若 相應不見戒性修性福業事者相應 應若不相應不見施性福業事若相 不見苦聖諦若相應若不相應不見集滅 無性自性空若 應不見四靜處若相應若不相應不 答不相 應若不相應不見八勝處九次第定 切法空不可得空無性空自性 應不 相應若不相應不見八解脫 相 見法界法性不虚妄性不 應若不相應不見真如若 生性法定法住實際虚空 見四無 應若不 若不 根 相 和 相 道

應若不相應不見無相 若不相應不見一切陀羅尼門若相應若不 相應不見一切三摩地門若相應若不相應 若不相應不見佛十力若相應若不相應不 發光地焰慧地極難勝地現前地遠行地不 見四無所畏四無礙解大慈大悲大喜大 五眼岩相應若不相應不見六神通若相應 動地善慧地法雲地若相應若不相應不見 若相應若不相應不見無忘失法若相應若 二大士相若相應若不相應不見八十隨 十八佛不共法若相應若不相應不見三 見一切智若相應若不相應不見道 不相應不見恒住捨性若 見極喜地若相應若不相應不見離垢地 箬桓 應不見空解脫門若 無顏解脫門若相 相應若不 和應不 椢

蛵

若相 切相 不相 切煩惱習氣若相應若不相應不見預流果 者使作者起者使起者受者使受者知者見命者生者養者士夫補特伽羅意生儒童作 若相應若不相 者若相應若不相應合利子由是因緣應知 不相應不見我若相應若不相應不見有情 不相應不見諸佛無上正等菩提若相 諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多故當言 摩訶薩修行般若波羅蜜多不觀空與空相 應不相應不觀無相與無相相 般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩 智一 應不 應若不相應不見獨覺菩提若相應若 切智智若相 切相 見一切菩薩摩訶薩行若相 微 應不見一來不還阿羅漢果 應若不相 妙智若相應若不相 應不見永拔一 應不相應不 應若 應若

空無相 觀無願與無願相應不相應何以故舍利 菩薩摩訶薩修行般若波羅塞多與如是 相應故當言與般若波羅審多相應復次舍 後際若相應若不相應何以故不見後 應若不相應何以故不見前際故不觀色與 訶薩不觀色與前際若相應若不相應何以 利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多入 故不見前際故不觀受想行識與前際若相 不觀受想行識若相應若不相應是菩薩 以故不見後際故不觀色與現在若相應若 不觀受想行識與後際若相應若不相 切法自相空已不觀色若相應若不相應 相應何以故不見現在故 現在若相應若不相應何以故不見現在 無願皆無相應不相應故舍利子諸 不觀受想行識 應何 際故

觀前際後際現在若相應若不相應何以故不觀現在與前際後際若相應若不相應不應不觀後際與前際現在若相應若不相應不應不觀後際與前際現在若相應若不相應不觀前際與後際現在若相應若不相應若不相應不觀前際與後際現在與後際若相應若不

去若相應若不相應何以故尚不見有過去訶薩修行般若波羅蜜多不觀一切智與過般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩行般若波羅蜜多與如是法相應故當言與舍利子三世空故舍利子諸菩薩摩訶薩修

觀一 况 摩訶薩修行般若波羅塞多不觀一切智與 修行般若波羅蜜多與如是法相應故當言 與般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩 應何以故尚不見有現在況觀一切智與 不相應不觀 色若相應若不相應何以故尚不見有色況 不見有未來況觀一切智與未來若相應 若相應若不相應舍利子諸菩薩摩訶薩修 不見有受想行識況觀一切智與受想行識 智與受想行識若相應若不 在若相應若不相 切智與色若 切智與 一切智與現在若相應若不 審多與如是法相應故當言與 遇 應舍利子諸菩薩摩訶薩 相 相應若不 去若相應 相 相 相 不相應不 應不 應何以故 應何以故 觀 切 規 相

\_ = \_

札

一切智與耳鼻舌身意處若相應若不相應沉觀一切智與眼處若相應若不相應不與處若相應若不相應不則有眼處若相應若不相應者以故尚不見有眼處訶薩修行般若波羅蜜多不觀一切智與眼般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩

中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國中國

故尚不見有色界況觀一切智與色界若相

應若不相應不觀

一切智與聲香味觸

觀一 若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶 以故尚不見有耳鼻舌身意界況觀一切智 切智與耳鼻舌身意原若相應若不相應何 若相應若不相應何以故尚不見有眼界況 薩修行般若波羅蜜多不觀一切智與眼界 般若波羅蜜多與如是法相應故當言與般 相應若不相應舍利子諸菩薩摩訶薩修行 不觀 與耳鼻舌身意界若相應若不 法相應故當言與般若波羅蜜多相 諸菩薩摩訶薩修行般若波羅塞多與如是 舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多 切智與眼界若相應若不 一切智與色界若相應若不相應何以 相應不 相應舍利子 應復次 觀

\_\_\_\_

若波羅蜜多不觀一切智與眼觸若相應若

多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般

審多與如是法相應故當言與般若波羅蜜

相應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅

相應何以故尚不見有財事者身意識界況 相應何以故尚不見有聲香味 若相應若不相應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相應故當言與般若 法羅蜜多與那是法相應故當言與般若 治觀一切智與財童方式為一切智與財產者不相應的以故尚不見有眼識界 皆相應若不相應何以故尚不見有眼識界 指應何以故尚不見有眼識界 指應何以故尚不見有財職界 有應何以故尚不見有聲香味

一切智與眼觸為緣所生諸受若相應若不與眼觸若相應若不相應不利一切智與耳鼻舌身意觸若相應若不相應何以故尚不身意解若相應若不相應不利應的發與眼觸若相應若不相應不利力對與耳鼻舌與眼觸為緣所生諸受若相應不利應的方數。當言與般若波羅蜜多相應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多相應食利子諸菩薩摩可薩修行般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩可強修行般若波羅蜜多相應人對對與耳鼻舌。

與耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若相應若耳鼻舌身意觸為緣所生諸受況觀一切智生諸受若相應若不相應何以故尚不見有相應不觀一切智與耳鼻舌身意觸為緣所一切智與眼觸為緣所生諸受若相應若不

觀一切智與耳鼻舌身意識界若相應若不

若不相應何以故尚不見有地界況觀一 諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不 不見有水火風空識界況觀一切智與水火 水火風空識界若相應若不相應何以故 見有因緣沒觀一切智與 切智與因緣若相應若不相 故當言與般若波羅塞多相應復次舍利子 風空識界若相應若不相應 智與地界若相應若不相應不觀一切智與 般若波羅蜜多不觀一 審多相應復次舍利子諸善薩摩訶 羅蜜多與如是法相應故當言與般若波羅 摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法 相 應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波 一切智與等無間縁所縁縁增上 切智與地界 因縁若相應若不 應何以故尚 舍利子諸善 若相應 薩修行 觀 相 尚 薩 切

縁及從緣所生法若 尚 子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如 上縁及從縁所生法若相應若不相 所生法況觀一 是法 若不相應何以故尚不見有行乃至老死愁 次舍利子諸菩薩 歎苦憂惱況觀一 處觸受愛取 多不觀一切智與無明若相應若不相 苦憂惱若 以故尚不見有無明況觀一 相 不 應若不相應不觀一 見有等無間縁 相應故當言與般若波羅蜜多相 相應若不相應舍利子諸菩 有生 切智與等無間 切智與行乃至老死愁數 老 摩訶薩修行般若波 相 死愁歎苦憂惱若 所緣緣增上 審多與如是法 應若不 切智與行識名色六 切智與無明若 相 縁所縁縁増 一線及從 應 應舍利 相 應故 應 羅蜜 應復 相 以 應 何 緣

故尚不見有布施波羅蜜多況觀一切智與 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不觀一 當言與般若波羅蜜多相應復次舍利子 布施波羅蜜多若相應若不相應不觀一切 智與布施波羅蜜多若相應若不相應何以

智與內空若相應若不相應不觀一切智與 智與淨戒安忍精進静慮般若波羅蜜多若 若不相應何以故尚不見有內空況觀 戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若相應若 精進靜慮般若波羅蜜多況觀一切智與淨 相應若不相應何以故尚不見有淨戒安忍 般若波羅蜜多不觀一切智與內空若相應 審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行 羅蜜多與如是法相應故當言與般若波 不相應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波 切 羅

多與如是法相應故當言與般若波羅蜜多 性空無性自性空若相應若不相應何以故 空畢竟空無際空散空無變異空本性空自 外空内外空空空大空勝義空有為空無為 波羅蜜多不觀一切智與四念住若相應若 相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若 相空共相空一 道支若相應若不相應何以故尚不見有四 智與四念住若相應若不相應不觀一切智 應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜 智與外空乃至無性自性空若相應若不相 正斷乃至八聖道支況觀一切智與四正 與四正斷四神足五根五力七等覺支八聖 不相應何以故尚不見有四念住況觀 尚不見有外空乃至無性自性空況觀一切 切法空不可得空無性空自 二切

利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅賽多不 相應故當言與般若波羅蜜多相應復次舍 菩薩摩訶薩修行般若波羅賽多與如是法 乃至八聖道支若相應若不相應舍利子諸 故尚不見有苦聖諦況觀一切智與苦聖諦 諦若相應若不相應何以故尚不見有集滅 若相應若不相應不觀一切智與集滅道聖 道聖諦況觀一切智與集滅道聖諦若相應 一切智與苦聖諦若相應若不相應何以

若不相應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若 波羅蜜多與如是法相應故當言與般若波 羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修 行般若波羅蜜多不觀一切智與四靜應若 相應若不相應何以故尚不見有四靜慮況 切智與四静應若相應若不相應不觀

應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審 多與如是法相應故當言與般若波羅蜜多 應何以故尚不見有四無量四無色定況觀 相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若 切智與四無量四無色定若相 切智與四無量四無色定若相應若不相 不

波羅蜜多不觀一切智與八解脫若相應若 若相應若不相應舍利子諸菩薩摩訶薩修 處況觀一切智與八勝處九次第定十編處 智與八解脫若相應若不相應不觀 不相應何以故尚不見有八解脫況觀一切 與八勝處九次第定十編處若相應若不相 行般若波羅蜜多與如是法相 《何以故尚一 若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩 不見有八勝處九次第定十福 應故當言與 一切智

若相應若不相應何以故尚不見有無相無若不相應不觀一切智與無相無顏解脫門空解脫門光觀一切智與空解脫門若相應解脫門若相應者不相應何以故尚不見有腳隨修行般若波羅蜜多不觀一切智與空詞薩修行般若波羅蜜多不觀一切智與空

願解脫 羅尼門若相應若不相應不觀一切智與一 見有一切陀羅尼 若相應若不相應舍利子諸菩薩摩訶薩修 見有一切三摩地門況觀一切智與一 切三摩地門若相應若不相應何以故尚不 切陀羅尼門若相應若不相應何以故尚不 般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩 行般若波羅蜜多與如是法相應故當言與 訶薩修行般若波羅蜜多不觀一 門況 觀 切智與無相 門況觀一 切智與一 無願 一切智與一 解 切三 切陀 脱門

地法雲地若相應若不相應何以故尚不見 慧地極難勝地現前地遠行地不動地善慧 若不相應不觀一切智與離垢地發光 智與極喜地若相應若不相應何以故尚不 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不觀一切 當言與般若波羅蜜多相應復次舍利子諸 訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相應故 摩地門若相應若不 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法 地乃至法雲地若相應若不相應舍利 有離垢地乃至法雲地況觀一切智與離垢 見有極喜地況觀一切智與極喜 利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不 相應故當言與般若波羅蜜多相 一切智與五眼若相應若不相 相應舍利子 地若 應復次人 應 何以故 地焰 相應 字諸

若不相應不觀一切智與六神 尚不見有五眼況觀一切智與 不相應何以故尚不見有六神通況觀一切 薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法 智與六神通若相應若不相應舍利子諸菩 應故當言與般若波羅賽多相應復次舍利 子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多不觀 尚不見有佛十力況觀一切智與佛十力若 相應若不相應不觀一切智與四無所畏四 無礙解大慈大悲大喜大捨十八佛 切智與佛十力若相應若不相應何以故 五眼若 通若相應若 不 相 共法 應 相

法相應故當言與般若波羅蜜多相應復次 語菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相應何以故尚不見有三十二大士相若相應者不相應不觀一切智與二十二大士相若相應若不相應不觀一切智與八十隨好若相應若不相應不觀一切智與八十隨好若相應若不相應不觀一切智與八十隨好若相應若不相應不觀一切智與八十隨好若相應若不相應有以故尚不見有八十隨好若相應若不相應何以故尚不見有八十隨好若相應若不相應何以故尚不見有八十隨好若相應若不相應不觀一切智與八十隨好若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多相與如是法相應故當言與般若波羅蜜多相

無忘失法若相 何以故尚不見 不觀一切智與無忘失法若相 舍利子諸菩薩摩訶薩修行般 恒 捨性 相 有無忘失法況觀一切智與 應若 應若不相 不相 應不 應何 大 若 波羅 觀 應若不 故尚不見 一切智與 相 應

若相應若不相

應何以故尚不見有

四無所

畏乃至十八佛不共法況觀一切智與四無

所畏乃至十八佛不共法若相應若不

相應

舍利子諸菩薩摩訶薩

修行般若波羅蜜多不觀一切智與一切智 有恒 波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩 若波羅蜜多與如是法相應故當言與般若 應若不相應含利子諸菩薩摩訶薩修行般 住捨性 況觀 切智與恒住捨性若

況觀一切智與一切智若相應若不相應不 若波羅蜜多不觀一切智與佛若相應若不 多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般 相應舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 相應何以故尚不見有道相智一切相智況 觀一切智與道相智一切相智若相應若不 若相應若不相應何以故尚不見有一切智 相應何以故尚不見有佛況觀一切智與佛 蜜多與如是法相應故當言與般若波! 切智與道相智一切相智若相 應若不 羅蜜

> 若相 薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相 切智與菩提若相應若不相應舍利子諸菩 應若不相應何以故尚不見有菩提況觀 應故當言與般若波羅蜜多相應復次舍利 應若不相 應不觀 切智與菩提若

應若不相應何以故一切智即是菩提菩提 是佛佛即是一切智故不觀一切智與菩提 若相應若不相應不觀菩提與一切智若相 若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶 **薩修行般若波羅蜜多不著色有不著色非** 般若波羅蜜多與如是法相應故當言與般 即是一切智故舍利子諸菩薩摩訶薩修行 子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不觀 切智若相應若不相應何以故一切智即 切智與佛若相應若不相應亦不觀佛與

龍

有不著受想行識有不著受想行識非有不有不著受想行識無常不著受想行識苦不著色若不著受想行識無常不著受想行識常不著受想行識無常不著受想行識無常不著受想行識無常不著受想行識我不著受想行識無有不著受想行識我不著受想行識無相不著受想行識我不著受想行識無相不著受想行識我不著受想行識無相不著受想行識我不著受想行識無相不著受想行識我不著受想行識無相不著受想行識無不著受想行識無相不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識無顧不著受想行識素質。

不著耳鼻舌身意處常不著耳鼻舌身意處無有不著耳鼻舌身意處常不著耳鼻舌身意處無常不著耳鼻舌身意處無常不著耳鼻舌身意處無我不著耳鼻舌身意處無我不著耳鼻舌身意處若不著耳鼻舌身意處無我不著耳鼻舌身意處若不著耳鼻舌身意處無我不著耳鼻舌身意處若不著眼處若不著眼處我不著耳鼻舌身意處無我不著耳鼻舌身意處我都不著耳鼻舌身意處無我不著耳鼻舌身意處我都不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處無顧不著耳鼻舌身意處有相不著耳鼻舌身意處無顧不著耳鼻舌身意處有相不著耳鼻舌身意處無利不著耳鼻舌身意處有相不著耳鼻舌身意處無相不著耳鼻舌身意處有類不著耳鼻舌身意處有類不著耳鼻舌身意處有類不著耳鼻舌身意處

大般若波羅蜜多經

. . .

不著聲香味觸法處有相不著色處無願不

相不著色處有相不著聲香味觸法處無相

處空不著聲香味觸法處不空不著色處無

著色處空不著色處不空不著聲香味觸法

觸法處寂静不著聲香味觸法處不寂静不

法相應故當言與般若波羅蜜多相應復次 著聲香味觸法處無常不著色處樂不著色 常不著色處無常不著聲香味觸法處常不 法處有不著聲香味觸法處非有不著色處 舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 不著色處有不著色處非有不著聲香味觸 著色處寂静不著色處不寂静不著聲香味 **處苦不著聲香味觸法處樂不著聲香味觸** 法處苦不著色處我不著色處無我不著聲 香味觸法處我不著聲香味觸法處無我不

界我不著眼界無我不著耳鼻舌身意界我 常不著耳鼻舌身意界常不著耳鼻舌身意 古身意界樂不著耳鼻舌身意界苦不著眼 界無常不著眼界樂不著眼界苦不著耳鼻 著眼界非有不著耳鼻舌身意界有不著耳 著色處有願不著聲香味觸法處無願不著 著耳鼻舌身意界不寂静不著眼界空不著 鼻舌身意界非有不著眼界常不著眼界無 與般若波羅審多相應復次舍利子諸菩薩 聲香味觸法處有願舍利子諸菩薩摩訶薩 眼界不空不著耳鼻舌身意界空不著耳鼻 著眼界不寂静不著耳鼻舌身意界寂静不 摩訶薩修行般若波羅蜜多不著眼界有不 修行般若波羅蜜多與如是法相應故當言 不著耳鼻舌身意界無我不著眼界寂静不

龍

有願舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅著耳鼻舌身意界無願不著耳鼻舌身意界無顧不著取界有顧不意界有相不著耳鼻舌身意界無相不著耳鼻舌身意界無相不著耳鼻舌身

聲香味觸法界空不著聲香味觸法界不空 著眼識界樂不著眼識界苦不著耳鼻舌身 身意識界常不著耳鼻舌身意識界無常不 著眼識界常不著眼識界無常不著耳鼻舌 著眼識界有不著眼識界非有不著耳鼻舌 菩薩摩訶薩修行般若波羅審多與如是法 界不寂静不著色界空不著色界不空不著 身意識界有不著耳鼻舌身意識界非有不 利子諸善薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不 相 界無願不著聲香味觸法界有願舍利子諸 色界無願不著色界有願不著聲香味觸法 觸法界無相不著聲香味觸法界有相不著 不著色界無相不著色界有相不著聲香味 不著聲香味觸法界寂静不著聲香味觸 應故當言與般若波羅審多相應復次合

大般若波羅蜜多經

大般若波羅蜜多經卷第五

二四=

藏

能

大般若波羅蜜多經卷第六 天六

法 師 立类奉 詔 譯

我不著眼觸寂静不著眼觸不寂静不著耳 著耳鼻舌身意觸我不著耳鼻舌身意觸無 舌身意觸有不著耳鼻舌身意觸非有不著 蜜多不著眼觸有不著眼觸非有不著耳鼻 復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 初分相應品第三之三 静不著眼觸空不著眼觸不空不著耳鼻舌 鼻舌身意觸寂静不著耳鼻舌身意觸不寂 著眼觸苦不著耳鼻舌身意觸樂不著耳鼻 常不著耳鼻舌身意觸無常不著眼觸樂不 舌身意觸苦不著眼觸我不著眼觸無我不 身意觸空不著耳鼻舌身意觸不空不著眼 眼觸常不著眼觸無常不著耳鼻舌身意觸

> 當言與般若波羅蜜多相應復次舍利子諸 不著耳鼻舌身意觸為緣所生諸受非有不 非有不著耳鼻舌身意觸為緣所生諸受有 為緣所生諸受有不著眼觸為緣所生諸受 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不著眼觸 願不著眼觸有願不著耳鼻舌身意觸無願 無相不著耳鼻舌身意觸有相不著眼觸無 觸無相不著眼觸有相不著耳鼻舌身意觸 訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相應故 不著耳鼻舌身意觸有願舍利子諸菩薩摩

諸受常不著耳鼻舌身意觸為縁所生諸受 著眼觸為緣所生諸受常不著眼觸為緣所 為緣所生諸受苦不著耳鼻舌身意觸為緣 生諸受無常不著耳鼻舌身意觸為緣所生 無常不著眼觸為緣所生諸受樂不著眼觸

諸受有相不著眼觸為緣所生諸受無顧不著眼觸為緣所生諸受不寂静不著耳鼻音身意觸為緣所生諸受不寂静不著耳鼻音身意觸為緣所生諸受不寂静不著耳鼻音身意觸為緣所生諸受不寂静不著耳鼻音身意觸為緣所生諸受不寂静不著耳鼻音身意觸為緣所生諸受不寂静不著耳鼻音身意觸為緣所生諸受無相不著眼觸為緣所生諸受不寂静不著耳鼻音,其間為緣所生諸受無相不著眼觸為緣所生諸受不容不著耳鼻音身意觸為緣所生諸受不容,其實

著眼觸為緣所生諸受有願不著耳鼻舌身意 意觸為緣所生諸受有願舍利于諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相應故當言與般若波羅審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶強修行般若波羅審多相應沒常不著地界非有不著水火風空識界常不著地界無常不著水火風空識界常不著地界無常不著水火風空識界常不著地界無常不著水火風空識界常不著地界無常不著水火風空識界常不著地界有不著水火風空識界非有不著水火風空識界常不著地界不著地界在著水火風空識界常不著水火風空識界常不著地界不表,大風空識界不著水火風空識界有不著地界不表,大風空識界不著水火風空識界有不著水火風空識界,不著地界不表,大風空識界不不著地界不表,大風空識界,不著地界不表,大風空識界,不著地界在著水火風空識界不著地界不著地界不著地界在著水火風空識界不著地界有不著地界在著水火風空識界不著地界。

諸受苦不著眼觸為緣所生諸受我不著眼

所生諸受樂不著耳鼻舌身意觸為緣所

為緣所生諸受我不著耳鼻舌身意觸為緣

觸為緣所生諸受無我不著耳鼻舌身意觸

二四五

常不著等無間 空識界 著等無間 所 審多相應復次舍利 羅 法有不著等 不著等無間緣所緣緣增上緣及從 般若波羅蜜多不著 有 不著水火風空識界無願 生法 相不 風空識界不空不 有願 地 審多與如是法相 界不空不著水 無常不著因 著水 非有不著因 有相不著地 舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波 緣 火風空 所縁縁 無 縁 間 緣 所 緣 界無願不 增上緣及 一識界無相 縁縁増上 著地 樂不 縁常不著 應故當言與般若 因緣有不著因緣非 子諸菩薩摩訶薩 火風空識界空不著 所 縁縁 界無相 著因 不著水火風 増 著地界 縁 從縁 緣 因縁無常不 不著水火風 上 緣 不 從 所生法 ·緣所生 著 及從縁 空識 有願 縁 波羅 地 修行 有

著等無 者等無 間縁 緣所緣緣 苦不 不空不 無 法 無 無間 不寂静不著因 著等無閒 不 無 間 著因緣寂靜不著因緣不寂靜不著等無 間 緣 著因 緣 所 相 緣 無間 著 闁 所緣緣增上 緣 間 所 不 所 所 縁我不 著 縁所縁 縁 縁増上 増上 縁縁 緣 緣 因 緣 縁無 所緣緣增上 縁増上 所縁 因 緣 一縁及 增上 縁空不著因 增上 所 著因縁無 縁 縁増上 縁縁 無 緣增上緣及 相不著因緣 一線及從緣 父終所生 及從緣 一縁及 緣 緣 願 增上 及 芨 不著 一縁及 從緣所生 從 縁及 從緣所生法 **人**緣所生法 所生法寂 縁不 我 緣 图 從緣所 所生 從縁所 法 從緣所 有 縁 及 不著等無間 相 空不著等 我不著等 有 從 一法無相 緣 不著等 法 空不 所 生法

著行乃至老死愁歎苦憂惱無我不著無明

明無我不著行乃至老死愁數苦憂惱我不

愁歎苦憂惱無常不著無明樂不著無明告

不著行乃至老死愁歎苦憂惱樂不著行乃

至老死愁歎苦憂惱苦不著無明我不著無

等無間緣所緣緣增上緣及從緣所生法無 願不著等無間緣所緣緣增上緣及從緣所 波羅蜜多與如是法相應故當言與般若波 羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修 生法有願舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若 乃至老死愁歎苦憂惱常不著行乃至老死 惱非有不著無明常不著無明無常不著行 有不著行識名色六處觸受愛取有生老死 行般若波羅蜜多不著無明有不著無明非 愁歎苦憂惱有不著行乃至老死愁歎苦憂

惱不寂靜不著無明空不著無明不空不著 歎苦憂惱無願不著行乃至老死愁數苦憂 寂静不著無明不寂静不著行乃至老死愁 惱有願舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波 明無願不著無明有願不著行乃至老死愁 般若波羅蜜多不著布施波羅蜜多有不著 審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行 羅蜜多與如是法相應故當言與般若波羅 不著行乃至老死愁歎苦憂惱有相不著無 明有相不著行乃至老死愁數苦憂惱無相 死愁歎苦憂惱不空不著無明無相不著無 行乃至老死愁數苦憂惱空不著行乃至老 歎苦憂惱寂靜不著行乃至老死愁歎苦憂 **慮般若波羅蜜多有不著淨戒安忍精進靜** 布施波羅蜜多非有不著淨戒安忍精進靜

應般若波羅審多不空不著淨戒安忍精進靜 應般若波羅審多不空不著布施波羅審多 在沒羅審多不空不著布施波羅審多 在沒羅審多無顧不著布施波羅審多有相不著淨 在沒羅審多無顧不著布施波羅審多有相不著淨 在沒羅審多無願不著布施波羅審多有相不著淨 在沒羅審多無願不著布施波羅審多有相不著淨 在沒羅審多無願不著布施波羅審多有相不著淨 有願舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多 有願者沙羅審多不若內空非有不 者次羅審多不著內空有不著內空非有不 者次羅審多不著內空有不著內空非有不 為空畢竟空無際空散空來學與若波羅審多 性空有相不著內空無顧不著內空有顧不

至無性自性空無相不著外空乃至無性自

著外空乃至無性自性空常不著外空乃至 自性空無性自性空有不著外空乃至無性 無性自性空無常不著內空樂不著內空苦 自性空非有不著內空常不著內空無常不 不著外空乃至無性自性空樂不著外空乃

我不著外空乃至無性自性空我不著外空 內空不寂靜不著外空乃至無性自性空寂 至無性自性空苦不著內空我不著內空無 内空空不著内空不空不著外空乃至無性 静不著外空乃至無性自性空不寂静不著 乃至無性自性空無我不著內空寂靜不著 自性空空不著外空乃至無性自性空不空 不著內空無相不著內空有相不著外空乃

著外空乃至無性自性空無願不著外空乃 修行般若波羅蜜多與如是法相應故當言 著真如非有不著法界法性不虚妄性不變 摩訶薩修行般若波羅蜜多不著真如有不 與般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩 至無性自性空有顧舍利子諸菩薩摩訶薩 異性平等性離生性法定法住實際虚空界 議界我不著法界乃至不思議界無我不著 真如我不著真如無我不著法界乃至不思 思議界樂不著法界乃至不思議界苦不著 不著真如樂不著真如苦不著法界乃至不 不思議界常不著法界乃至不思議界無常 不著真如常不著真如無常不著法界乃至 不思議界有不著法界乃至不思議界非有 真如寂静不著真如不寂静不著法界乃至

歐乃至八聖道支無常不著四念住樂不著四念住若不著四正斷乃至八聖道支若不著四正斷乃至八聖道支無不著四企住無我不著四正斷乃至八聖道支不著四念住無我不著四念住不著四念住無我不著四念住不著四念住無我不著四。住不空不著四正斷乃至八聖道支宋著四。住在親,不著四念住有相不著四。住不安不著四正斷乃至八聖道支宋都不著四正斷乃至八聖道支宋報,至八聖道支宋都不著四正斷乃至八聖道支宋者四正斷乃至八聖道支宋者四正斷乃至八聖道支不著四正斷乃至八聖道支不著四正斷乃至八聖道支不不著四正斷乃至八聖道支無朝不著四正斷乃至八聖道支無相不著四念住無朝不著四。住無相不著四念住無顧不著四正斷乃至八聖道支無關不著四正斷乃至八聖道支無關不著四正斷乃至八聖道支無關不著四正斷乃至八聖道支無關不著四正斷乃至八聖道支無關不著四。住樂不著四念住無賴不著四念住無賴不著四念住無賴不著四。往樂不著四念住無賴不著四念住樂不著四念代樂不著四念任無賴不著四念任有相不著四。

諦不空不著苦聖諦無相不著苦聖諦有相

不著集滅道聖諦無相不著集滅道聖諦有

諦不空不著集滅道聖諦空不著集滅道聖

滅道聖諦不寂静不著苦聖諦空不著苦聖

聖諦不寂靜不著集滅道聖諦寂靜不著集

集滅道聖諦無我不著苦聖諦寂靜不著苦

修行般若波羅蜜多不著苦聖諦有不著苦 若波羅蜜多與如是法相應故當言與般若 聖諦非有不著集滅道聖諦有不著集滅道 聖諦非有不著苦聖諦常不著苦聖諦無常 聖諦樂不著集滅道聖諦苦不著苦聖諦我 不著苦聖諦樂不著苦聖諦苦不著集滅道 波羅審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩 不著集滅道聖諦常不著集滅道聖諦無常 不著苦聖諦無我不著集滅道聖諦我不著 相不著苦聖諦無願不著苦聖諦有願不著

非有不著四静慮常不著四静慮無常不著 審多不著四靜慮有不著四靜慮非有不著 復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 如是法相應故當言與般若波羅蜜多相應 利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與 集滅道聖諦無願不著集滅道聖諦有願舍 四無量四無色定有不著四無量四無色定 不著四靜慮寂靜不著四靜慮不寂靜不著 量四無色定我不著四無量四無色定無我 無量四無色定樂不著四無量四無色定苦 無常不著四靜慮樂不著四靜應苦不著四 四無量四無色定常不著四無量四無色定 四無量四無色定寂静不著四無量四無色 不著四靜應我不著四靜應無我不著四無

定十編處無常不著八解脫樂不著八解脫 處九次第定十編處常不著八勝處九次第 **福處有不著八勝處九次第定十編處非有** 不著八解脫非有不著八勝處九次第定十 不著八解脫常不著八解脫無常不著八勝 摩訶薩修行般若波羅蜜多不著八解脫有 與般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩 色定不空不著四靜慮無相不著四靜慮有 定不寂静不著四静慮空不著四静慮不空 修行般若波羅蜜多與如是法相應故當言 應有願不著四無量四無色定無願不著 四無色定有相不著四靜慮無願不著四靜 相不著四無量四無色定無相不著四無量 不著四無量四無色定空不著四無量四無 無量四無色定有願舍利子諸菩薩摩訶薩 四

苦不著八勝處九次第定十編處樂不著八勝處九次第定十編處若不著八縣處九次第定十編處無我不著八縣處九次第定十編處無我不著八縣處九次第定十編處在著八解脫無我不著八勝處九次第定十編處在著八解脫和著八勝處九次第定十編處在著八解脫不空不著八勝處九次第定十編處在著八勝處九次第定十編處在著八勝處九次第定十編處不至不著八勝處九次第定十編處有相不著八勝處九次第定十編處不空不著八勝處九次第定十編處不空不著八勝處九次第定十編處不空不著八勝處九次第定十編處不空不著八勝處九次第定十編處有額不著八勝處九次第定十編處不空不著八勝處九次第定十編處在之次第定十編處有額不著八勝處九次第定十編處有額不著八勝處九次第定十編處有額不著八勝處九次第定十編處無額不著八勝處九次第定十編處無額不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處無不著八勝處九次第定十編處樂不著八路。

法相應故當言與般若波羅蜜多相應復次 苦不著無相無願解脫門樂不著無相 非有不著空解脫門常不著空解脫門無常 舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 脫門空不著無相無願解脫門不空不著空 門空不著空解脫門不空不著無相無願解 脱門無常不著空解脫門樂不著空解脫門 無相無願解脫門有不著無相無願解脫門 解脫門不寂静不著無相無願解脫門寂静 不著空解脫門有不著空解脫門非有不著 不著無相無願解脫門不寂静不著空解脫 願解脫門無我不著空解脫門寂靜不著空 無我不著無相無願解脫門我不著無相無 解脫門苦不著空解脫門我不著空解脫門 不著無相無願解脫門常不著無相無願解 無願

龍

學也門無我不著一切三摩地門我不著一切三摩地門無我不著一切三摩地門無程門空不著一切三摩地門不寂静不著一切三摩地門有相不著一切三摩地門在著一切三摩地門有相不著一切三摩地門無相不著一切三摩地門有相不著一切三摩地門無相不著一切三摩地門有相不著一切三摩地門無相不著一切三摩地門有相不著一切三摩地門無相不著一切三摩地門有相不著一切三摩地門無相不著一切三摩地門有相不著一切三摩地門無賴不著一切三摩地門無賴不著一切三摩地門無賴不著一切三摩地門無賴不著一切三摩地門無賴不著一切三摩地門我不著一切三摩地門無賴不著一切三摩地門我不著一切三摩地門和三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三摩地門和一切三

地空不著極喜地不空不著離垢地乃至法

雲地空不著離垢地乃至法雲地不空不著

乃至法雲地無相不著離垢地乃至法雲地

極喜地無相不著極喜地有相不著離垢地

光地焰悬地極難勝地現前地遠行地不動地毒悬地法雲地有不著極事地將不著極事地乃至法雲地非有不著極事地沿至法雲地無常不著極事地沿至法雲地無常不著極事地將不著極事地乃至法雲地無常不著極事地將不著極事地乃至法雲地無常不著極事地樂不著極事地形不著離垢地乃至法雲地無常不著極事地樂不著極事地將不著離垢地乃至法雲地無常不著離垢地乃至法雲地無常不著離垢地乃至法雲地無常不著離垢地乃至法雲地無常不著離垢地乃至法雲地無常不著極事地無常不著離垢地乃至法雲地無常不著離垢地乃至法雲地無我不著極事地無常不著離垢地乃至法雲地飛不著離垢地乃至法雲地飛不著離垢地乃至法雲地飛不著離垢地乃至法雲地飛行至法雲地飛着極事地

若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶 般若波羅蜜多與如是法相應故當言與般 至法雲地有願舍利子諸菩薩摩訶薩修行 著離垢地乃至法雲地無願不著離垢地 有相不著極喜地無顧不著極喜地有願不

著五眼常不著五眼無常不著六神通常不 眼非有不著六神通有不著六神通非有不 薩修行般若波羅蜜多不著五眼有不著五 著六神通無常不著五眼樂不著五眼苦不 著六神通樂不著六神通苦不著五眼我不 我不著五眼寂静不著五眼不寂静不著六 著五眼無我不著六神通我不著六神通無 神通寂静不著六神通不寂静不著五眼空 不著五眼不空不著六神通空不著六神通 不空不著五眼無相不著五眼有相不著六

> 喜大拾十八佛不共法有不著四無所畏乃 至十八佛不共法非有不著佛十力常不著 般若波羅蜜多不著佛十力有不著佛十力 佛十力無常不著四無所畏乃至十八佛不 非有不著四無所畏四無疑解大慈大悲大 共法常不著四無所畏乃至十八佛不共法 蜜多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行 羅蜜多與如是法相應故當言與般若波羅 神通無相不著六神通有相不著五眼無願 通有顧舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波 不著五眼有願不著六神通無願不著六神

著佛十力無我不著四無所畏乃至十八佛 畏乃至十八佛不共法苦不著佛十力我不 無所畏乃至十八佛不共法樂不著四無所 無常不著佛十力樂不著佛十力苦不著四

能

搲

法無我不著佛十力寂静不著佛十力不寂 静不著四無所畏乃至十八佛不共法寂 與如是法相應故當言與般若波羅蜜多相 舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 有願不著四無所畏乃至十八佛不共法 佛不共法無相不著四無所畏乃至十八佛 不著佛十力有相不著四無所畏乃至十八 乃至十八佛不共法不空不著佛十力無相 所畏乃至十八佛不共法空不著四無所畏 不著四無所畏乃至十八佛不共法不寂 應復次舍利子諸善薩摩訶薩修行般若波 不共法有相不著佛十力無願不著佛十力 不著佛十力空不著佛十力不空不著四無 願不著四無所畏乃至十八佛不共法有願 共法我不著四無所畏乃至十八佛不 静 無 静

大士相 十二大士相不空不著八十隨好空不著八 我不著三十二大士相寂静不著三十二大 大士相無常不著八十隨好常不著八十隨好非有不著三十二大士相常不著三十二 羅蜜多不著三十二大士相有不著三十二 隨好不寂静不著三十二大士相空不著三 士相不寂靜不著八十隨好寂靜不著八十 苦不著三十二大士相我不著三十二大士 三十二大士相有相不著八十隨好無相 大士相苦不著八十隨好樂不著八十隨 相無我不著八十隨好我不著八十隨好無 好無常不著三十二大士相樂不著三十二 隨好不空不著三十二大士相無相不著 隨好有相 非有不著八十隨好有不著八十 不著三十二大士相

空不著無忘失法不空不著恒住捨性空不

**蓬摩訶薩修行般若波羅蜜多不著無忘失 隆修行般若波羅審多與如是法相應故當** 願不者八十隨好有願舍利子諸善薩摩訶 言與般若波羅蜜多相應復次舍利子諸菩 不著三十二大士相有願不著八十隨好無

寂静不著恒住捨性不寂静不著無忘失法 寂静不著無忘失法不寂静不著恒住捨性 捨性我不著恒住捨性無我不著無忘失法 無忘失法我不著無忘失法無我不著恒住 苦不著恒住捨性樂不著恒住捨性苦不著 捨性無常不著無忘失法樂不著無忘失法 法有不著無忘失法非有不著恒住捨性有 無忘失法無常不著恒住捨性常不著恒住 不著恒住捨性非有不著無忘失法常不著

切相智苦不著一切智我不著一切智無我 苦不著道相智一切相智樂不著道相智 般若波羅蜜多不著一切智有不著一切智 審多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行 羅蜜多與如是法相應故當言與般若波羅 性有願舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波 著恒住捨性不空不著無忘失法無相不著 無常不著道相智一切相智常不著道相智 非有不著道相智一切相智有不著道相智 失法有願不著恒住捨性無願不著恒住捨 不著道相智一切相智我不著道相智一切 住捨性有相不著無忘失法無願不著無忘 無忘失法有相不著恒住捨性無相不著恒 切相智非有不著一切智常不著一切智 切相智無常不著一切智樂不著一切智

相智一切相智不空不著一切智無相不著 切智不空不著道相智一切相智空不著道 智一切相智不寂静不著一切智空不著一 寂静不著道相智一切相智寂静不著道相 相智無我不著一切智寂靜不著一切智不

應故當言與般若波羅審多相應復次舍利 薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相 子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多不著 著道相智一切相智有相不著一切智無願 預流果有不著預流果非有不著一來不還 願不著道相智一切相智有願舍利子諸菩 漢果獨覺菩提非有不著預流果常不著預 不著一切智有願不著道相智一切相智無 阿羅漢果獨覺善提有不著一來不還阿羅 切智有相不著道相智一切相智無相不

提常不著一來不還阿羅漢果獨覺菩提無 流果無常不著一來不還阿羅漢果獨覺善 常不著預流果樂不著預流果苦不著一來 阿羅漢果獨覺菩提苦不著預流果我不著 不還阿羅漢果獨覺菩提樂不著一來不還

著一來不還阿羅漢果獨覺菩提不寂静不 菩提我不著一來不還阿羅漢果獨覺菩提 著預流果空不著預流果不空不著一來不 無我不者預流果寂静不著預流果不寂静 覺菩提無相不著一來不還阿羅漢果獨覺 著預流果有相不著一來不還阿羅漢果獨 羅漢果獨覺菩提不空不著預流果無相不 還阿羅漢果獨覺菩提空不著一來不還阿 不著一來不還阿羅漢果獨覺菩提寂靜不 預流呆無我不著一來不還阿羅漢果獨覺

利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與 不著一來不還阿羅漢果獨覺菩提有願舍 願不著一來不還阿羅漢果獨覺菩提無願 菩提有相不著預流果無願不著預流 如是法相應故當言與般若波羅蜜多相應

提有不著諸佛無上正等菩提非有不著一 菩薩摩訶薩行非有不著諸佛無上正等菩 蜜多不著一切菩薩摩訶薩行有不著一切 復次舍利于諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 切菩薩摩訶薩行常不著一切菩薩摩訶薩

提苦不著一切菩薩摩訶薩行我不著一切 佛無上正等菩提樂不著諸佛無上正等菩 薩行樂不著一切菩薩摩訶薩行苦不著諸 佛無上正等菩提無常不著一切菩薩摩訶 行無常不著諸佛無上正等菩提常不著諸

等菩提有相不著一切菩薩摩訶薩行無願 審多與如是法相應故當言與般若波羅審 有願舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 上正等菩提無願不著諸佛無上正等菩提 諸佛無上正等菩提無相不著諸佛無上正 無上正等菩提不空不著一切菩薩摩訶薩 善薩摩訶薩行空不著一切菩薩摩訶薩行 **薩行不寂靜不著諸佛無上正等菩提寂靜** 切菩薩摩訶薩行寂静不著一切菩薩摩訶 提我不著諸佛無上正等菩提無我不著 菩薩摩訶薩行無我不者諸佛無上正等菩 不著一切菩薩摩訶薩行有願不著諸佛無 不空不著諸佛無上正等菩提空不著諸佛 行無相不著一切菩薩摩訶薩行有相不著 不著諸佛無上正等菩提不寂靜不著一切

のおりでは、のおりでは、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず、のまず

大般若波羅蜜多經卷第六

二六〇

龍

天七

**大般若波羅蜜多經卷第七** 唐三藏法師文美奉 部譯

初分相應品第三之四

復次合利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 審多時不為布施波羅蜜多故修行般若波

義空有為空無為空畢竟空無際空散空無 修行般若波羅蜜多時不為內空故修行般 若波羅蜜多不為外空內外空空空大空勝 審多故修行般若波羅審多諸菩薩摩訶薩 羅蜜多不為淨戒安忍精進静應般若波羅

不為法界法性不虚妄性不變異性平等性 般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩修行般若波 變異空本性空自相空共相空一切法空不 羅蜜多時不為真如故修行般若波羅蜜多 可得空無性空自性空無性自性空故修行

> 行般若波羅蜜多不為苦聖諦故修行般若 諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不為 蜜多不為嚴淨佛土故修行般若波羅蜜多 若波羅審多不為得不退轉地故修行般若 四念住故修行般若波羅蜜多不為四正斷 波羅蜜多不為成熟有情故修行般若波羅 若波羅蜜多時不為入正性離生故修行般 修行般若波羅賽多諸菩薩摩訶薩修行般 四神足五根五力七等覺支八聖道支故修 離生性法定法住實際處空界不思議界故

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不為八 四無量四無色定故修行般若波羅審多諸 時不為四靜慮故修行般若波羅蜜多不為 羅蜜多諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 波羅蜜多不為集滅道聖諦故修行般若波

乱

殿若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不為一切性難勝地現前地速行地若波羅蜜多時不為一切性羅於門故修行般若波羅蜜多時不為一切性難於門故修行般若波羅蜜多時不為一切性羅於門故修行般若波羅蜜多時不為一切性羅於門故修行般若波羅蜜多時不為一切性羅於門故修行般若波羅蜜多時不為一切性羅於於於於行般若波羅蜜多時不為一切性羅尼於於於於行般若波羅蜜多時不為一切性羅尼門故修行般若波羅蜜多時不為一切性羅尼門故修行般若波羅蜜多時不為一切性羅尼門故修行般若波羅蜜多時不為一切性羅尼門故修行般若波羅蜜多時不為一切性歷於於於於於養之。

般若波羅蜜多經

乱

龍

觀十方苑如沙等諸佛世界一切有情濕盡 若波羅蜜多時與如是般若波羅審多相應 衆皆共護念如是菩薩不令退墮一切聲聞 沙界一切如來應正等覺及諸菩薩摩訶薩 般涅槃界一切惡魔不得其便所有煩惱皆 故善能安立無量無數無邊有情於無餘依 審多與如是法相應故當言與般若波羅蜜 不盡舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 能伏滅世間眾事所欲隨意十方各如死加 多相應復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般

自在天梵衆天梵輔天梵會天大梵天光天三十三天夜摩天觀史多天樂變化天他化 量淨天福淨天廣天少廣天無量廣天廣果 少光天無量光天極光淨天淨天少淨天無 獨覺等地十方各如苑伽沙界四大王東天

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時與如是

般若波羅蜜多相應故得如是等無量無數

與法若相應若不相應若等若不等何以故

訶薩修行般若波羅蜜多時不作是念有法

不可思議微妙功德復次舍利子諸菩薩摩

上正等菩提於其中間常不離佛舍利于是 奉事一切如來應正等覺乃至證得所求無 威神力故少用加行便能引發最勝自在陀 羅尼門三摩地門今速現起隨所生處常得 舍利子是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 舍利子是菩薩摩訶薩於諸有情慈悲編故 天無煩天無熱天善現天善見天色究竟天 有所為今無障礙身心疾惱咸得痊除設有 及餘一切聲聞獨覺皆共擁衛如是菩薩諸 罪業於當來世應招苦報轉現輕受何以故

是菩薩摩訶薩不見少法能於法界現等覺 修行般若波羅蜜多時不作是念我於法界 若疾現等覺若不疾現等覺何以故舍利子 舍利子是菩薩摩訶薩不見有法與法若相 應若不相應若等若不等故諸菩薩摩訶薩

薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不作是念 故諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時不 界何以故舍利子是菩薩摩訶薩尚不見法 薩摩訶薩修行般若波羅蜜多與如是法相 **時不作是念此法能證法界此法不能證法** 界因縁諸菩薩摩訶薩修行般若波羅賽多 法界能為諸法因緣不作是念諸法能為法 見法界即是法界不見法界即是諸法諸菩 況見有法能證法界或不能證舍利子諸善 見有法離法界者不見法界離諸法有亦不

見眼處與空相應亦不見空與眼處相應不 想行識與空相應亦不見空與受想行識相 見色與空相應亦不見空與色相應不見受 子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不 意界與空相應亦不見空與耳鼻舌身意界 見耳鼻舌身意處與空相應亦不見空與耳 應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不 應故當言與般若波羅蜜多相應復次舍利 訶薩修行般若波羅蜜多時不見眼界與空 與色處相應不見聲香味觸法處與空相應 波羅蜜多時不見色處與空相應亦不見空 鼻舌身意處相應諸菩薩摩訶薩修行般若 相應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 相應亦不見空與眼界相應不見耳鼻舌身 亦不見空與聲香味觸法處相應諸善薩摩

能

不見色界與空相應亦不見空與色界相應亦不見聲香味觸法界相應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不見眼翻為為所生諸受與空相應亦不見空與眼識界相應不見耳鼻舌身意觸與空相應亦不見空與眼識界相應不見耳鼻舌身意觸與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼調為緣所生諸受與空相應亦不見空與眼間為緣所生諸受與空相應亦不見空與耳鼻舌身意觸為緣所生諸受與空相應亦不見空與耳鼻舌身意觸為緣所生諸受與空相應亦不見空與即

安忍精進靜慮般若波羅審多與空相應亦不見空與水火風空識界相應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時不見四線與空相應亦不見空與因緣相應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時不見四線與空相應亦不見空與因緣所生法與空相應亦不見空與因緣所生法與空相應亦不見空與人無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明與空相應亦不見空與無明相應不見空與無明與空相應亦不見空與無明相應不見空與無明與空相應亦不見空與無明相應不見空與無明與空相應亦不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與無明相應不見空與地界相應不見空與無明之之。

菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時不見空 不見八勝處九次第定十編處與空相應亦 諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不見 不見空與八勝處九次第定十編處相應諸 空相應亦不見空與四無量四無色定相應 空與四靜應相應不見四無量四無色定與 波羅蜜多時不見四靜慮與空相應亦不見 集滅道聖諦相應諸菩薩摩訶薩修行般若 解脫門與空相應亦不見空與空解脫門相 八解脫與空相應亦不見空與八解脫相應

住實際虚空界不思議界與空相應亦不見

不虚妄性不變異性平等性離

生性法定法

空與法界乃至不思議界相應諸菩薩摩訶

薩修行般若波羅賽多時不見四念住與空

相應亦不見空與四念住相應不見四正斷

空與外空乃至無性自性空相應諸菩薩摩

訶薩修行般若波羅蜜多時不見真如與空

相應亦不見空與真如相應不見法界法性

性空自性空無性自性空與空相應亦不見

性空自相空共相空一切法空不可得空無

空無為空畢竟空無際空散空無變異空本

應不見外空內外空空空大空勝義空有為

時不見內空與空相應亦不見空與內空相

多相應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多

不見空與淨戒安忍精進靜慮般若波羅審

修行般若波羅蜜多時不見一切陀羅尼 應不見無相無願解脫門與空相應亦不見 與空相應亦不見空與一切陀羅尼門相應 空與無相無願解脫門相應諸菩薩摩訶薩 不見一切三摩地門與空相應亦不見空與 若波羅蜜多時不見極喜地與空相應亦不 慧地極難勝地現前地遠行地不動地善慧 見空與極喜地相應不見離垢地發光地焰 羅蜜多時不見佛十力與空相應亦不見空 與六神通相應諸菩薩摩訶薩修行般若波 羅蜜多時不見五眼與空相應亦不見空與 地法雲地與空相應亦不見空與離垢地乃 五眼相應不見六神通與空相應亦不見空 至法雲地相應諸菩薩摩訶薩修行般若波 一切三摩地門相應諸菩薩摩訶薩修行般

與佛十力相應不見四無所畏四無礙解大 見一切智與空相應亦不見空與一切智相 空相應亦不見空與無忘失法相應不見恒 薩修行般若波羅蜜多時不見無忘失法與 應亦不見空與八十隨好相應諸菩薩摩訶 三十二大士相相應不見八十隨好與空相 相應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時 亦不見空與四無所畏乃至十八佛不共法 慈大悲大喜大捨十八佛不共法與空相應 修行般若波羅賽多時不見預流果與空相 應諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不 住捨性與空相應亦不見空與恒住捨性相 不見三十二大士相與空相應亦不見空與 空與道相智一切相智相應諸菩薩摩訶薩 應不見道相智一切相智與空相應亦不見

勝最上最妙最高最極無上無上上無等無

中與般若波羅蜜多相應為最第一最尊最

行般若波羅審多諸菩薩摩訶薩諸相應

佛土成熟有情速證無上正等菩提舍利子

與如是空相應故不墮聲聞獨覺等地嚴淨

利子修行般若波羅審多諸菩薩摩訶薩由一來不還阿羅漢果獨覺菩提與空相應亦不見空與一切菩薩摩訶薩行與空相應亦不見空與一切菩薩摩訶薩行與空相應亦不見空與一切菩薩摩訶薩行相應不見諸佛無上正等菩提與空相應亦不見空與諸佛無上正等菩提與空相應亦不見空與諸佛無上正等菩提應亦不見空與預流果相應不見一來不還

等等何以故舍利子此般若波羅蜜多相 受記舍利子是菩薩摩訶薩由此相應能為 波羅蜜多相應時當知即為受記作佛若近 般若波羅審多諸菩薩摩訶薩與如是般若 最第一故即是空相應即是無相 界離於諸法不見諸法即是法界不見法界 是菩薩摩訶薩不見有法離於法界不見法 **蓬摩訶薩不作是念我與般若波羅審多相** 即是諸法不見有法修行般若波羅蜜多不 等菩提轉妙法輪度無量東何以故舍利子 熟有情亦不作是念我當證得所求無上正 應不作是念我得受記定當作佛若近受記 無量無數無邊有情作大饒益舍利子是善 無願相應由此因緣最為第一舍利子 不作是念我能嚴淨佛土不作是念我能成 相應即是 修行

想養者想士夫想補特伽羅想意生想儒童波羅審多時不起我想有情想命者想生者情何以故舍利于諸菩薩摩訶薩修行般若菩提不見有法嚴淨佛土不見有法成熟有見有法得佛授記不見有法當得無上正等

爾時舍利子白佛言世尊安住般若波羅蜜初分轉生品第四之一

- - .

羅蜜多自在現前常不忘失亦於一切陀羅

**觀史多天没來生此者是菩薩摩訶薩多為** 

生所繫布施淨戒安忍精進靜慮般若波

利子若菩薩摩訶薩安住般若波羅蜜多從

安住般若波羅蜜多從他方佛土没來生此 從人中沒生此人中含利子若菩薩摩訶薩 處沒當生何處佛告具壽舍利子言安住般 多諸菩薩摩訶薩從何處没來生此間從 尊重讃歎能令般若波羅蜜多漸得圓滿舍 法門疾現在前從此已後恒與般若波羅蜜 由與般若波羅蜜多相應故轉生便得深妙 者是菩薩摩訶薩速與般若波羅蜜多相應 没來生此間有從親史多天没來生此間有 若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩有從他方佛土 多速得相應在所生處常得值佛供養恭敬

尊供養恭敬尊重讚數乃至無上正等菩提 亦能修行布施淨戒安忍精進靜慮般若波 終不離佛復次舍利子有菩薩摩訶薩無方 便善巧故入初静慮入第二第三第四静慮 羅蜜多是菩薩摩訶薩得靜慮故生長壽天 佛國至一佛國在在生處常得值遇諸佛世 若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩從此間沒當生 地門未得自在又舍利子汝後所問安住般 若波羅蜜多相應又於一切陀羅尼門三摩 **昧鈍雖勤修般若波羅蜜多而不能速與般** 没生人中者是菩薩摩訶薩除不退轉其根 若菩薩摩訶薩安住般若波羅審多從人中 羅蜜多恒相應故從此處没生餘佛土從 何處者舍利子是菩薩摩訶薩由與般若波 尼門三摩地門自在現前常不忘失舍利子

能

擮

空大空勝義空有為空無為空畢竟空無際 若波羅蜜多安住內空安住外空內外空空 邊處定無所有處定非想非非想處定修行 當知是菩薩摩訶薩亦諸根珠鈍不甚明利 布施波羅蜜多修行淨戒安忍精進靜慮般 摩訶薩無方便善巧故捨諸静慮而生欲界 無量入悲喜捨無量入空無邊處定入識無 訶薩入初靜慮入第二第三第四靜慮入慈 諸有所為非極善巧復次舍利子有菩薩摩 淨戒安忍精進静慮般若波羅蜜多是菩薩 静慮入第二第三第四静處亦能修行布施 非極善巧復次舍利子有菩薩摩訶薩入初 波羅蜜多而諸根珠鈍不甚明利諸有所為 隨彼壽盡來生人間值遇諸佛供養恭敬尊 重讃歎雖行布施淨戒安忍精進靜慮般若

切法空不可得空無性空自性空無性自性 空散空無變異空本性空自相空共相空 異性平等性離生性法定法住實際虚空界 空安住真如安住法界法性不虚安性不變 安住集滅道聖諦修行八解脫修行八勝處 五根五力七等覺支八聖道支安住苦聖諦 不思議界修行四念住修行四正斷四神足 力修行四無所畏四無礙解大慈大悲大喜 三摩地門修行五眼修行六神通修行佛十 九次第定十編處修行空解脫門修行無相 大捨十八佛不共法修行無忘失法修行恒 無願解脫門修行一切陀羅尼門修行 量無色勢力而生隨所生處常遇如來應正 是菩薩摩訶薩有方便善巧故不隨靜慮無 住捨性修行一切智修行道相智一切相智

摩訶薩一生所繫有方便善巧故入初靜慮養恭敬尊重讚歎無空過者復次舍利子有菩薩養恭敬尊重讚歎無空過者復次舍利子有菩薩人為無邊處定無所有處定非想非非想處定是菩薩摩訶薩入初靜慮入第二第三第四靜養恭敬尊重讚歎無空過者復次舍利子有菩薩學可薩修代與若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方定是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多有方之。

龍

修行淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多安 處定非想非非想處定修行布施波羅蜜多 住内空安住外空内外空空空大空勝義空 無量入空無邊處定入識無邊處定無所有 空本性空自相空共相空一切法空不可得 入第二第三第四靜慮入慈無量入悲喜拾 生性法定法住實際虚空界不思議界修行 住法界法性不虚妄性不變異性平等性離 空無性空自性空無性自性空安住真如安 有為空無為空畢竟空無際空散空無變異 覺支八聖道支安住苦聖諦安住集滅道聖 諦修行八解脫修行八勝處九次第定十徧 四念住修行四正斷四神足五根五力七等 修行空解脫門修行無相 一切陀羅尼門修行一切三摩地門修行 無顏解脫門修

欲界不生色界不生無色界遊諸佛上從一 復次舍利子有菩薩摩訶薩得六神通不生 梵行從此處没生 親史多天盡彼壽量諸根 共法修行無忘失法修行恒住捨性修行一 畏四無礙解大慈大悲太喜大捨十八佛不 五眼修行六神通修行佛十力修行四 行證得無上正等菩提轉妙法輪度無量衆 天衆圍繞導從遊戲神通來生人中現修苦 無缺具念正知無量無數百千俱抵那庾多 近供養現在如來應正等覺於是佛所動修 切智修行道相智一切相智是菩薩摩訶薩 來應正等覺修諸菩薩摩訶薩行漸次證得 佛國至一佛國伊養恭敬尊重讚歎無量如 所求無上正等菩提復次舍利子有菩薩摩 不隨静慮無量無色勢力而生現前奉事親 無

大般若波羅蜜多經

真梵行者是菩薩摩訶薩於諸佛上供養恭 波羅蜜多漸次圓滿嚴淨佛土成熟有情常 敬尊重讃歎無量如來應正等覺修行般若 國所經佛上無有聲聞獨覺等名唯有一乗 訶薩得六神通自在遊戲從一佛國至一佛

修行般若波羅蜜多漸次圓滿嚴淨佛土成 上供養恭敬尊重讃歎無量如來應正等覺 熟有情曾無解倦復次舍利子有菩薩摩訶 通自在遊戲從一佛國至一佛國所經佛土 無解發復次舍利子有菩薩摩訶薩得六神 深生净信由斯長夜利益安樂是菩薩摩訶 薩得六神通自在遊戲從一世界至一世界 有情壽量不可數知是菩薩摩訶薩於諸佛 薩往彼世界稱揚讃歎佛法僧賓令諸有情 有諸世界不聞佛名法名僧名是菩薩摩訶

四神足五根五力七等覺支八聖道支安住 虚空界不思議界修行四念住修行四正斷 性不變異性平等性離生性法定法住實際 定修行布施波羅蜜多修行淨戒安忍精進 性自性空安住真如安住法界法性不虚妄 相空一切法空不可得空無性空自性空無 空無際空散空無變異空本性空自相空共 外空空空大空勝義空有為空無為空畢竟 静慮般若波羅蜜多安住内空安住外空内 得識無邊處定無所有處定非想非非想處 慮得慈無量得悲喜拾無量得空無邊處定 漸次證得所求無上正等菩提利益安樂諸 薩於此命終生有佛界修諸菩薩摩訶薩行 有情類復次舍利子有菩薩摩訶薩從初發 心勇猛精進得初靜慮得第二第三第四静

Ñ

苦聖諦安住集滅道聖諦修行八解脫修行 修行佛十力修行四無所畏四無礙解大慈 發光地焰慧地極難勝地現前地遠行地不 動地善慧地法雲地修行五眼修行六神通 行一切三摩地門修行極喜地修行離垢地 行無相無願解脫門修行一切陀羅尼門修 八勝處九次第定十編處修行空解脫門修

恭敬尊重讃歎諸佛世尊成熟有情嚴淨佛 後圍繞遊諸佛土從一佛國至一佛國供養 薩行初發心已便與般若波羅蜜多相應與 槃般涅槃後所說正法住世一劫或一劫餘 法輪度無量東於無餘依大涅縣界而般涅 無量無數百千俱抵那更多菩薩摩訶薩前 訶薩先已修習六波羅蜜多及餘菩薩摩訶 發心已便能展轉證得無上正等菩提轉妙 利樂無邊諸有情類復次舍利子有菩薩摩 已修習六波羅審多及餘無量無邊佛

音釋

土

大般若波羅蜜多經卷第七 親史多 於語也亦云 足兜

樂一切有情復次舍利子有菩薩摩訶薩先 得不退轉地復次舍利子有菩薩摩訶薩先 蜜多初發心已便入菩薩正性離生乃至證 界不生無色界常生能益諸有情處利益安 已修習布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅

法修行恒住捨性修行一切智修行道相智

切相智是菩薩摩訶薩不生欲界不生色

大悲大喜大捨十八佛不共法修行無忘失

大般若波羅蜜多經

大般若波羅蜜多經卷第八

唐三藏法師玄奘奉 詔譯

初分轉生品第四之二

審多得四静慮及四無量四無色定於九等 復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅

初静慮起入滅盡定從滅盡定起入第二静 至次第超越順逆入出自在遊戲非諸聲聞 獨覺等境是菩薩摩訶薩有時入初靜慮從

第三静慮從第三静慮起入滅盡定從滅盡 慮從第二靜慮起入滅盡定從滅盡定起入

從減盡定起入空無邊處定從空無邊處定 起入滅盡定從滅盡定起入識無邊處定從 定起入第四静慮從第四静慮起入滅盡定

識無邊處定起入滅盡定從滅盡定起入無 所有處定從無所有處定起入滅盡定從滅

> 處定起入滅盡定從滅盡定起入初靜應合 利子是菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多於 盡定起入非想非非想處定從非想非非想

其中無染無著復次舍利子有菩薩摩訶薩 諸等至方便善巧次第超越自在遊戲然於

等覺支八聖道支雖已得空解脫門無相解 脫門無願解脫門雖已住苦集滅道聖諦雖 雖已得四念住四正斷四神足五根五力七

取預流果若一來果若不還果若阿羅漢果 已得八解脫八勝處九次第定十編處而不

若獨覺菩提是菩薩摩訶薩修行般若波羅 蜜多方便善巧令諸有情修行四念住四正 修行八解脫八勝處九次第定十編處得預 行空無相無願解脫門安住苦集滅道聖諦 斷四神足五根五力七等覺支八聖道支修

龍

而不取無上正等菩提是菩薩摩訶薩修行布般若波羅蜜多方便善巧令諸有情修行布般若波羅蜜多方便善巧令諸有情修行布般若波羅蜜多方便善巧令諸有情修行布般若波羅蜜多方便善巧令諸有情修行布般若波羅蜜多方便善巧令諸有情修行布般若波羅蜜多方便善巧令諸有情修行布般若波羅蜜多方便善巧令諸有情修行布。不取無上正等菩提一類一切相智證得無上正等菩提會所法嚴淨觀史多天宮舍利子當知是菩薩摩訶薩此賢动中定得無上正等菩提著會所法嚴淨觀史多天宮舍利子當知是菩薩摩訶薩此賢动中定得無上正等菩提著會所法嚴淨之人。

礙解大慈大悲大喜大捨十八佛不共法已 修五眼六神通已修佛十力四無所畏四無 戒安忍精進静慮般若波羅蜜多已修一切 解脫八勝處九次第定十徧處已修布施淨 是菩薩摩訶薩一生所繁復次舍利子有菩 修無忘失法恒住捨性已修一切智道相智 陀羅尼門三摩地門已修菩薩摩訶薩地已 等菩提復次舍利子有菩薩摩訶薩安住布 精進饒益有情口常不說引無義語身意不 施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多常動 薩摩訶薩要經無量無數大劫乃證無上正 嚴淨佛主安立有情於無上覺舍利子是 薩摩訶薩修行布施淨戒安忍精進靜慮般 若波羅蜜多遊諸世界從一佛國至一佛國 切相智而於聖諦現未通達舍利子當知 善

龍

大般若波羅蜜多經

他復次舍利子有菩薩摩訶薩從初發心乃蜜多雖得諸根最勝明利而不恃此自重輕薩修行布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅學清淨身語意業復次舍利子有菩薩摩訶魯利子菩薩摩訶薩修行般若波羅審多應

下舍利子有菩薩摩訶薩安住布施淨戒安百千諸佛供養恭敬尊重讚數無空過者復次舍利子有菩薩摩訶薩安住施 我波羅蜜多受多百千轉輪王裁就古寶以法教化 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安立有情於十善道亦以財質施 不以非法安之有情於十善道亦以財質施 不以非法安之有情於十善道亦以財質施

語業不得意及意業又舍利于若菩薩摩訶語業有罪意業又舍利子諸菩薩摩訶薩伯此因緣於諸佛法常得現起菩薩摩訶薩由此因緣於諸佛法常得現起甚及舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅客多於身語意三有罪身業有罪意業在與自然者與此故而起語業此是意我由此故而起語業此是意我由此故而起語業此是意我由此故而起意業有罪意業又舍利子諸菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言舍利子若菩薩摩訶薩作如是念此利子言含利子若菩薩摩訶薩作如是急此為對方方

能

及舍利子若菩薩摩訶薩從初發心常樂受入舍利子若菩薩摩訶薩從初發心常樂受有情恒起悲心欲拔其苦恒起慈心欲與其有情恒起悲心欲拔其苦恒起慈心欲與其為一時意與若波羅蜜多淨菩提摩訶薩能淨身進靜慮般若波羅蜜多淨菩提道爾時舍利子自佛言世尊云何名為菩薩摩訶薩能淨身進靜慮般若波羅蜜多不得身業及身廳重養修行六種波羅蜜多不得身業及身廳重養修行六種波羅蜜多不得身業及身廳重養修行六種波羅蜜多不得身業及身廳重養修行六種波羅蜜多不得身業及身廳重

不得獨覺不得菩薩不得如來舍利子是名處沒羅蜜多不得般若波羅蜜多不得聲聞安忍波羅蜜多不得賴達波羅蜜多不得聲得好施波羅蜜多不得轉得布施波羅蜜多不得特達波羅蜜多不得静不得語業及語麤重不得意業及意麤重不

不著因緣不著等無間緣所緣緣增上緣及

菩薩摩訶薩菩提道何以故以菩提道於

世尊何縁菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多 多趣菩提道無能制者爾時舍利子白佛言 修行布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅審 切法皆不得故復次舍利子有菩薩摩訶薩

利子諸菩薩摩訶薩修行六種波羅蜜多時 趣菩提道無能制者佛告具壽舍利子言舍 著眼界不著耳鼻舌身意界不著色界不著 舌身意處不著色處不著聲香味觸法處不 不著色不著受想行識不著眼處不著耳鼻

聲香味觸法界不著眼識界不著耳鼻舌身 縁所生諸受不著地界不著水火風空識界 眼觸為緣所生諸受不著耳鼻舌身意觸為 意識界不著眼觸不著耳鼻舌身意觸不著

> 羅賽多不著內空不著外空內外空空空大 波羅審多不著淨戒安忍精進靜慮般若波 從緣所生法不著無明不著行識名色六處 空勝義空有為空無為空畢竟空無際空散 觸受愛取有生老死愁數苦憂惱不著布施

者真如不著法界法性不虚妄性不變異性 空不可得空無性空自性空無性自性空不 空無變異空本性空自相空共相空一切法 色定不著八解脫不著八勝處九次第定十 議界不著四念住不著四正斷四神足五根 平等性離生性法定法住實際虚空界不思 **福處不著空解脫門不著無相無顧解脫門** 五力七等覺支八聖道支不著苦聖諦不著 不著一切陀羅尼門不著一切三摩地門不 集滅道聖諦不著四靜慮不著四無量四無

乱

 八聖道支而不得四正斷乃至八聖道支諸住雖修四正斷四神足五根五力七等覺支摩訶薩由此智故雖修四念住而不得四念思議界而不得法界乃至不思議界諸善薩

四無量四無色定諸菩薩摩訶薩由此智故不得四靜慮雖修四無量四無色定而不得諦諸菩薩摩訶薩由此智故雖修四靜慮而苦聖諦雖住集滅道聖諦而不得集滅道聖菩薩摩訶薩由此智故雖住苦聖諦而不得

修六神通 門而不得空解脫門雖修無相無願解脫 地極難勝地現前地遠行地不動地善慧地地而不得極喜地雖修離垢地發光地焰慧 羅尼門雖修一切三摩地門而不得 此智故雖修一切陀羅尼門而不得一切陀 而不得無相無願解脫門諸菩薩摩訶薩由 編處諸菩薩摩訶薩由此智故雖修空解脫 次第定十編處而不得八勝處九次第定 摩地門諸菩薩摩訶薩由此智故雖修極喜 摩訶薩由此智故雖修五眼而不得五眼雖 法雲地而不得離垢地乃至法雲地諸菩薩 此 修八解脫而不得八解脫雖修八勝處 智故雖修佛十力而不得佛十力雖 畏四 |無礙解大慈大悲大喜大捨十八 而 不得六神通諸菩薩摩訶薩由 二切三 修四

故雖修無忘失法而不得無忘失法雖修恒好而不得八十隨好諸菩薩摩訶薩由此智大士相雖修八十隨大士相而不得三十二大士相雖修八十隨共法諸菩薩摩訶薩由此智故雖修三十二佛不共法而不得四無所畏乃至十八佛不

相智一 菩薩摩訶薩由此智故雖修一切菩薩摩訶 此智故雖修一切智而不得一切智雖修道 摩訶薩由成此智速能圓 薩行而不得一切菩薩摩訶薩行雖修諸佛 法自性空故復次舍利子有菩薩摩訶薩修 圓 舍利于是名菩薩摩訶薩所成勝智諾菩薩 無上正等菩提而不得諸佛無上正等菩提 住捨性而不得恒住捨性諸菩薩摩訶薩 滿 一切佛法 切相智而 而 **於諸法** 不得道相智一切相智諸 無執 滿一切佛法雖能 無取以一切 由

千 眼佛 菩薩摩訶薩得淨肉眼明了能見二大洲界 薩摩訶薩得淨內服明了能見一贍部洲 繕那有菩薩摩訶薩得淨肉眼明了能見二 得淨五眼 洲界有菩薩摩訶薩得淨肉眼 界有菩薩摩訶薩得淨肉眼 見三百踰繕那有菩薩摩訶薩得淨肉眼 摩訶薩得淨肉服佛告具壽舍利子言舍利 行布施淨戒安忍精進靜慮般若波 有菩薩摩訶薩得淨肉眼明了能見三大洲 了能見四百五百六百乃至千踰繕那有善 百踰繕那有菩薩摩訶薩得淨 子有菩薩摩訶薩得淨內眼明了能見百踰 世界有菩薩摩訶薩得淨肉眼明了能見 眼爾時舍利子白佛言世尊云何菩薩 何等為五所謂內眼天眼慧眼法 明了能見四大 肉眼 明了能見小 羅蜜多 明了能 明

眼所見亦如實知能見一切少淨天無量淨

諸菩薩摩訶薩得淨天眼能見一切淨天天

天無量光天極光淨天天眼所見亦如實知

切光天天眼所見亦如實知能見一切少光

亦如實知諸菩薩摩訶薩得淨天眼能見一

生被亦如實知舍利子是為菩薩摩訶薩得實知能見一切無想有情天天眼所見亦如實知諸菩薩摩訶薩得淨天眼所見亦如實知諸菩薩摩訶薩得淨天眼所見亦如實知能是一切無想有情天天眼所見亦如實知能是一切無想天養現天事,其所見亦如實知能是一切無想天養現天時,見亦如實知能是一切無人不能知舍利子諸菩薩摩訶薩得淨天眼所見亦如實知大天眼所見亦如實知告於天下,是一方於如沙等諸菩薩摩訶薩得淨天眼所見亦如實知告於不能知舍利子諸菩薩摩訶薩得淨天眼所見亦如實知者情養之。

二八七

淨天眼爾時舍利子復白佛言世尊云何菩

薩摩訶薩得淨慧眼佛告具壽舍利子言舍

龍

起無間定由無間定起解脫知見由解脫知願又如實知此由空解脫門起五根由五根法行此是無相行此住空此住無相此住無羅種種差別謂如實知此是隨信行此是隨諸菩薩摩訶薩得淨法眼能如實知補特伽

果復由增上修道盡五順上分結得阿羅漢果復由上品修道盡私貪真為不養事之。 是謂三結復由初得修道薄欲貪瞋得不聚果復由上品修道盡欲貪瞋得不聚果復由是的資力。 是謂三結復由初得修道薄欲貪瞋得不聚果復由是問人, 是謂三結復由初得修道薄欲貪瞋得不聚果復由是 是謂三結得預流果復由初得修道薄欲貪瞋得一來 是謂三結復由初得修道薄欲貪瞋得一來

阿羅漢果又如實知此由空無相解脫門起紀見永斷三結得預流果復由初得修道薄知見永斷三結得預流果復由初得修道薄似見永斷三結得預流果復由初得修道薄果及如實知此由無關定起解脫知見由解脫果又如實知此由無願解脫門起五根由五

> 貪瞋得不還果復由增上修道盡五順上分 實與得不還果復由有用 是由無間定起解脫門起五根由五根起無間 定由無間定起解脫門起五根由五根起無間 定由無間定起解脫知見由解脫知見永斷 三結得預流果復由初得修道薄欲貪瞋得 不果復由上品修道盡欲貪瞋得不還果 之如實知此由空無相無願解脫門起五根 自五根起無間定起解脫知見由解脫知見永斷 道薄欲貪瞋得一來果復由上品修道 其得不還果 資職得不還果

無願解脫門起五根由五根起無間定由無眼能如實知如是一類補特伽羅由空無相淨法眼復次舍利子諸菩薩摩訶薩得淨法

結得阿羅漢果舍利子是為菩薩摩訶薩得

龍

間定起解脫知見由解脫知見能如實知所 發心修行布施波羅蜜多修行淨戒安忍精 長者大族或生居士大族或生四大王衆天 薩或生剎帝利大族或生婆羅門大族或生 薩得淨法眼能如實知此菩薩摩訶薩最初 方便善巧故思受身增長善法是菩薩摩訶 進静慮般若波羅審多成就信根精進根及 摩訶薩得淨法眼復次舍利子諸菩薩摩訶 煩惱展轉證得獨覺菩提舍利子是為菩薩 有集法皆是滅法由知此故得勝五根斷諸

成熟有情隨諸有情心所愛樂能施種種上 或生樂變化天或生他化自在天住如是處 或生三十三天或生夜摩天或生觀史多天 妙樂具亦能嚴淨種種佛土亦以種種上妙 供具供養恭敬尊重讃歎諸佛世尊不墮聲

圓滿故不能往十方殑如沙等諸佛世界供

界供養恭敬尊重讃歎一切如來應正等覺

及諸菩薩摩訶薩衆此菩薩摩訶薩神通未

神通已圓滿故能往十方残伽沙等諸佛世

菩薩摩訶薩於無上正等菩提循可退轉此 菩薩摩訶薩於無上正等菩提得不退轉此 此菩薩摩訶薩神通未圓滿此菩薩摩訶薩 未住不退轉地此菩薩摩訶薩神通已圓 菩薩摩訶薩已住不退轉地此菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩於無上正等菩提當得受記此 菩薩摩訶薩於無上正等菩提已得受記此 菩薩摩訶薩於無上正等菩提正得受記此 舍利子是為菩薩摩訶薩得淨法眼復次舍 聞獨覺等地乃至無上正等菩提終不退轉 利子諸菩薩摩訶薩得淨法眼能如實知此

養恭敬尊重讃歎一切如來應正等覺及諸 菩薩摩訶薩已得殊勝根此菩薩摩訶薩未 菩薩摩訶薩未得神通此菩薩摩訶薩已得 菩薩摩訶薩衆此菩薩摩訶薩已得神通此 無生法忍此菩薩摩訶薩未得無生法忍此

**炎勢僧無量此菩薩摩訶薩當得無上正等** 得殊勝根此菩薩摩訶薩已嚴淨佛土此菩 有量此菩薩摩訶薩當得無上正等菩提時 菩薩摩訶薩壽命無量此菩薩摩訶薩壽命 摩訶薩未得諸佛共所稱譽此菩薩摩訶薩 此菩薩摩訶薩已得諸佛共所稱譽此菩薩 摩訶薩已得大願此菩薩摩訶薩未得大願 熟有情此菩薩摩訶薩未成熟有情此菩薩 隆摩訶薩未嚴淨佛土此菩薩摩訶薩已成 巴親近諸佛此菩薩摩訶薩未親近諸佛此

剛喻定得一切相智成就佛十力四無所畏 言舍利子諸菩薩摩訶薩菩提心無間入金 得無上正等菩提時無菩薩僧此菩薩摩訶 菩提時必易僧有量此菩薩摩訶薩當得無 薩摩訶薩已坐妙菩提座此菩薩摩訶薩未 住最後有此菩薩摩訶薩未住最後有此菩 菩薩摩訶薩為多生所繫此菩薩摩訶薩已 薩專修利他行此菩薩摩訶薩兼修自利行 何菩薩摩訶薩得淨佛服佛告具壽舍利子 薩得淨法眼爾時舍利子復白佛言世尊云 薩摩訶薩有魔來燒舍利子是為菩薩摩訶 坐妙菩提座此菩薩摩訶薩無魔來燒此菩 此菩薩摩訶薩有難行苦行此菩薩摩訶薩 上正等菩提時有菩薩僧此菩薩摩訶薩當 無難行苦行此菩薩摩訶薩為一生所繫此

薩得淨佛眼舍利子諸菩薩摩訶薩要得無 於一切法見一切相舍利子是為菩薩摩訶 界無所不見無所不聞無所不覺無所不識 清淨善法謂聲聞善法獨覺善法菩薩善法 菩薩摩訶薩欲得如是清淨五眼當動修習 上正等菩提乃得如是清淨佛服舍利子若 如是清淨佛服超過一切聲聞獨覺智慧境 就無障無礙解脫佛眼諸菩薩摩訶薩由得 法等無量無邊不可思議殊勝功德爾時成 四無礙解大慈大悲大喜大捨十八佛不 以故舍利子如是六種波羅蜜多總攝 布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多何 舍利子甚深般若波羅蜜多是諸善法生毋 善法應正答言甚深般若波羅蜜多何以故 如來善法舍利子若正問言何法能攝一切 一切

> 養母能生能養布施淨戒安忍精進靜慮般 淨五眼定得無上正等菩提 淨五眼舍利子若菩薩摩訶薩能學如是清 薩摩訶薩欲得無上正等菩提當學如是清 清淨五眼當學般若波羅蜜多舍利子若菩 勝功德故舍利子若菩薩摩訶薩欲得如是 若波羅蜜多及五眼等無量無邊不可思議

大般若波羅蜜多經卷第八

時戰切也踰音愈也職者一驛地或四十里六十里

十此

藏

大般若波羅蜜多經卷第九

天九

唐三 藏 法 師女失奉 認棒

復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅 審多時能引發六神通波羅蜜多何等為六 初分轉生品第四之三

證通波羅蜜多六者漏盡智證通波羅蜜多 爾時舍利子白佛言世尊云何菩薩摩訶薩 者宿住隨念智證通波羅蜜多五者天服智 通波羅蜜多三者他心智證通波羅蜜多四 一者神境智證通波羅塞多二者天耳智證

所謂震動十方各如苑伽沙界大地等物變 修行般若波羅蜜多時所引發神境智證通 薩摩訶薩神境智證通起無量種大神變事 波羅蜜多佛告具壽舍利子言舍利子有菩 一為多變多為一或顯或隱迅速無礙山崖

> 自在如斯神變無量無邊舍利子是菩薩摩 勢難當以手們摩光明隱蔽乃至淨居轉身 如燎高原體注東流如銷雪領日月神德威 沒如出没水水上經行如經行地身出煙焰 牆壁直過如空凌虚往來猶如飛鳥地中出

無所著何以故舍利子是菩薩摩訶薩達 舉不著神境智證通性不著神境智證通事 訶薩雖具如是神境智用而於其中不自高 切法自性空故自性離故自性本來不可得 不著能得如是神境智證通者於著不著俱 多爾時舍利子復白佛言世尊云何菩薩摩 發神境智通為自娛樂為娛樂他唯除為得 故舍利子是菩薩摩訶薩不作是念我今引 若波羅蜜多時所引發神境智證通波羅蜜 切智智舍利子是為菩薩摩訶薩修行般

二九三

龍

緰

性離故自性本來不可得故舍利子是菩薩 利子是菩薩摩訶薩達一切法自性空故自 是為菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所 摩訶薩不作是念我全引發天耳智通為自 娛樂為娛樂他唯除為得一切智智含利子 告具壽舍利子言舍利子有菩薩摩訶薩他 羅蜜多時所引發他心智證通波羅蜜多佛 白佛言世尊云何菩薩摩訶薩修行般若波 引發天耳智證通波羅蜜多爾時舍利子復 貪心如實知有貪心若離 心智證通能如實知十方各如残伽沙界他 心若有瞋心如實知有瞋心若離瞋心如實 有情類心心所法所謂編知他有情類若有 知離順心若有凝心如實知有凝心若離凝 如實知離凝心若有愛心如實知有愛心 貪心如實知雜

是菩薩摩訶薩雖具如是他心智用而於其 漏心如實知無漏心若有豐心如實知有豐 若解脫心如實知解脫心若不解脫心如實 寂静心若不寂静心如實知不寂静心若掉 中不自高舉不著他心智證通性不著他心 知有上心若無上心如實知無上心舍利子 心若無骨心如實知無覺心若有上心如實 知不解脫心若有漏心如實知有漏心若無 定心如實知定心若不定心如實知不定心 舉心若下心如實知下心若寂静心如實知 實知聚心若散心如實知散心若小心如實 若離愛心如實知離愛心若有取心如實知 心如實知掉心若不掉心如實知不掉心若 有取心若離取心如實知離取心若聚心如 知小心若大心如實知大心若舉心如實知 著不著俱無所著何以故舍利子是菩薩摩 證通能如實知十方各如苑加沙界一切有 發宿住隨念智證通波羅蜜多佛告具壽舍 通波羅塞多爾特舍利子復白佛言世尊云 薩修行般若波羅蜜多時所引發他心智證 唯除為得一切智智舍利子是為菩薩摩訶 來不可得故舍利子是菩薩摩訶薩不作是 訶薩達一切法自性空故自性離故自性本 智證通事不著能得如是他心智證通者於 情諸宿住事所謂隨念若自若他一心十心 利子言舍利子有菩薩摩訶薩宿住隨念智 何菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引 念我今引發他心智通為自娛樂為娛樂他 百心千心多百千心諸宿住事或復隨念 日十日百日十日多百十日諸宿住事或

二九五

能

龍

在來不可得故舍利子是菩薩摩訶薩不作 是念我令引發宿住智通為自娛樂為娛樂 他难除為得一切智智舍利子是為菩薩 他难除為得一切智智舍利子是為菩薩 他难除為得一切智智舍利子是為菩薩 時所引發天服智證通波羅蜜多時所引發宿住隨 通最勝清淨過人天服能如實見十方各如 有情類死時生時妙色廳色若勝若波羅蜜多 時所引發天服智證通波羅蜜多佛告具壽 時所引發天服智證通波羅蜜多佛告具壽 有情類死時生時妙色廳色若勝若沒 不來不可得故舍利子有菩薩摩訶薩天服智證 有情類死時生時妙色廳色若勝若沒 不來不可得故舍利子是菩薩摩訶薩不作

因緣身壞命終當昇善趣或生天上或生人

摩訶薩修行般若波羅蜜多時所引發天眼

智證通波羅蜜多爾時舍利子復白佛言世

樂他唯除為得一切智智舍利子是為菩薩

作是念我令引發天眼智通為自娛樂為妈

性本來不可得故舍利子是菩薩摩訶薩不

薩摩訶薩達一切法自性空故自性離故自

者於著不著俱無所著何以故舍利子是菩

等云何菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時等云何菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時門引發漏盡智證通波羅審多佛告具壽舍能如實知十方各如殑伽沙界一切有情若能如實知十方各如殑伽沙界一切有情若能如實知十方各如殑伽沙界一切有情若能如實知十方各如殑伽沙界一切有情若能如實知十方各如殑伽沙界一切有情若能如實和者為盡畢竟不起現在前故菩薩雖得事不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通性不著漏盡智證通者於著不著俱無所著何以故舍利子是菩薩學訶薩達到於舍利子是菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時等云何菩薩摩訶薩修行般若波羅審多時

命終當隨惡趣或生地獄或生傍生或生鬼

惡行成就意惡行誹毀賢聖邪見因緣身壞

界或生邊地下幾穢惡有情類中受諸劇苦

如是有情種種業類受果差别皆如實知舍

利子是菩薩摩訶薩雖具如是天眼作用而

於其中不自高舉不著天眼智證通性不著

天眼智證通事不著能得如是天眼智證通

中受諸妙樂如是有情成就身惡行成就語

龍

. . .

故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波 智道由畢竟空不起惠施怪貪慈悲忿悉心

忿恚心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行 審多嚴淨一切智一切相智道由畢竟空不 修行般若波羅蜜多時安住布施靜慮波羅 動勇懈怠心故復次舍利子有菩薩摩訶薩 多時安住淨戒安忍波羅蜜多嚴淨一切智 次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜 由畢竟空不起惠施慳貪智慧愚癡心故復 施般若波羅蜜多嚴淨一切智一切相智道 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時安住布 起惠施怪食寂静散亂心故復次舍利子有 羅蜜多時安住布施精進波羅蜜多嚴淨 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 切相智道由畢竟空不起持戒犯戒慈悲

相智道由畢竟空不起持戒犯戒智慧愚癡 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅塞多時 竟空不起持戒犯戒寂静散亂心故復次舍 摩訶薩修行般若波羅賽多時安住淨戒静 戒犯戒勤勇懈怠心故復次舍利子有菩薩 嚴淨一切智一切相智道由畢竟空不起持 般若波羅蜜多時安住淨戒精進波羅蜜多 波羅蜜多時安住安忍精進波羅蜜多嚴淨 安住淨戒般若波羅蜜多嚴淨一切智一切 惠動勇懈怠心故復次舍利子有菩薩摩訶 心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若 薩修行般若波羅賽多時安住安忍靜慮波 羅蜜多嚴淨一切智一切相智道由畢竟空 **愿波羅審多嚴淨一切智一切相智道由畢** 一切智一切相智道由畢竟空不起慈悲忿

藏

施惶貪慈悲忿恚寂静散亂心故復次舍利 嚴淨一切智一切相智道由畢竟空不起惠 志智慧愚癡心故復次舍利子有菩薩摩訶 住布施安忍般若波羅蜜多嚴淨一切智一 波羅塞多時安住布施安忍静慮波羅塞多 故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波 切相智道由畢竟空不起惠施慳貪慈悲忿 子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時安 羅蜜多特安住布施精進般若波羅蜜多嚴 竟空不起惠施怪貪動勇懈怠寂静散亂心 **畢竟空不起惠施怪貪慈悲忿意動勇懈怠** 慮波羅蜜多嚴淨一切智一切相智道由畢 心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若 精進波羅蜜多嚴淨一切智一切相智道由 薩修行般若波羅蜜多時安住布施精進静

菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時安住淨 戒慈悲忿恚寂静散亂心故復次舍利子有 戒安忍般若波羅蜜多嚴淨一切智一切相 審多時安住淨戒安忍靜慮波羅審多嚴淨 復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅 空不起持戒犯戒慈悲忿意動勇懈怠心故 修行般若波羅蜜多時安住淨戒安忍精進 波羅蜜多嚴淨一切智一切相智道由畢竟 智慧愚癡心故復次舍利子有菩薩摩訶薩 相智道由畢竟空不起惠施怪貪寂静散亂 布施静慮般若波羅蜜多嚴淨一切智一切 怪貪勤勇懈怠智慧愚癡心故復次舍利子 淨一切智一切相智道由畢竟空不起惠施 有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時安住 切智一切相智道由畢竟空不起持戒犯

不起持戒犯戒勤勇懈怠寂静散亂心故復 勇羅審多嚴淨一切智一切相智道由畢竟空 智行般若波羅審多時安住淨戒精進靜慮波 時慧愚癡心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修 舍智道由畢竟空不起持戒犯戒慈悲忿恚智 起

審多嚴淨一切智一切相智道由畢竟空不別智一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒審多時安住淨戒精進般若波羅審多嚴淨一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒 數勇懈怠智慧愚癡心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅審多嚴淨一切智一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒寂靜散亂智慧 康殿心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅審多嚴淨一切相智 直由畢竟空不起持戒犯戒取静散亂智慧 康殿心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅審多嚴淨一切相智

持戒犯戒慈悲忿意動勇懈怠心故復次舍 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時

持戒犯戒慈悲忿意智慧愚癡心故復次舍 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 持戒犯戒慈悲忿志寂静散亂心故復次舍 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 安住布施淨戒安忍般若波羅蜜多嚴淨一 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 安住布施淨戒安忍静慮波羅蜜多嚴淨一 持戒犯戒動勇懈怠寂静散亂心故復次舍 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 安住布施淨戒精進靜慮波羅蜜多嚴淨一 安住布施淨戒精進般若波羅蜜多嚴淨一 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪

> 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 安住布施淨戒靜感般若波羅蜜多嚴淨 持戒犯戒動勇懈怠智慧愚癡心故復次舍 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 持戒犯戒寂静散亂智慧愚礙心故復次舍 安住布施安忍精進靜慮波羅蜜多嚴淨一 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 慈悲忿恚勤勇懈怠寂静散亂心故復次舍

利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 慈悲忿恚寂静散亂智慧愚癡心故復次舍 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 安住布施安忍静慮般若波羅蜜多嚴淨 利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時

緻

整悲念意寂静散亂智慧愚癡心故復次舍物智一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒安住淨戒安忍静應般若波羅蜜多嚴淨一好智一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒安住淨戒安忍静應與者波羅蜜多嚴淨一時十有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時勢關於念意動勇懈怠寂静散亂心故復次舍慈悲念意動勇懈怠寂静散亂心故復次舍慈悲念意動勇懈怠寂静散亂心故復次舍慈悲念意動勇懈怠寂静散亂心故復次舍慈悲忿意動勇懈怠寂静散亂心故復次舍慈悲忿意動勇懈怠智慧愚癡心故復次舍慈悲忿意動勇懈怠智慧愚癡心故復次舍好智一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒安住淨戒安忍静慮般若波羅蜜多嚴淨一好智一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒安住淨戒安忍静慮般若波羅蜜多嚴淨一

一切智一切相智道由畢竟空不起持戒犯戒 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍動勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 動勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 安住安忍精進靜慮般若波羅蜜多嚴淨一 安住安忍精進靜慮般若波羅蜜多嚴淨一 安住布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多嚴淨一 安住布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多嚴淨一 安住布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多嚴淨一 安住布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多嚴淨一 安住布施淨戒安忍精進靜慮沒 是愛不起慈悲忿志 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對勇懈怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對身解怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對身解怠寂靜散亂智慧愚癡心故復次舍 對身解怠寂靜於不 對身解怠寂靜 對身解怠寂靜 對身解怠寂靜 對身解怠寂靜 對身解怠寂靜 對身解急寂靜 對身解急衰 對力相智道由畢竟空不起持戒犯戒 對力相對道由畢竟空不起持戒犯戒 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由果竟空不起, 對力相對道由, 對力相對道由, 對力相對道由, 對力相對道由, 對力相對道由, 對力相對道由, 對力相對道由, 對力相對道由, 對力相對 寂静散亂智慧愚癡心故復次舍利子有苦

畢竟空不起持戒犯戒慈悲忿悉勤勇懈怠

般若波羅蜜多嚴淨一切智一切相智道由

般若波羅蜜多時安住淨戒安忍精進靜慮

愚癡心故復次舍利子有菩薩摩訶薩修行

嚴淨一切智一切相智道由畢竟空不起惠

時安住布施安忍精進靜慮般若波羅蜜多

施慳貪慈悲忿惠動勇懈怠寂靜散亂智慧

舍利子有菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 戒動勇懈怠寂静散亂智慧愚疑心故復次 切相智道由畢竟空不起惠施慳貪持戒犯 戒精進静慮般若波羅蜜多嚴淨一切智 勇懈怠智慧愚癡心故復次舍利子有菩薩 竟空不起惠施怪貪持戒犯戒慈悲忿悉動 摩訶薩修行般若波羅蜜多時安住布施淨 慧愚癡心故如是舍利子諸菩薩摩訶薩修 持戒犯戒慈悲忿志動勇懈怠寂静散亂智 净戒安忍精進静慮般若波羅蜜多嚴淨 切智一切相智道由畢竟空不起惠施慳貪 **達摩訶薩修行般若波羅蜜多時安住** 

布施

著懈怠不者静慮不著散亂不著般若不者 薩摩訶薩不著趣入不著不趣入不著已度 不著犯戒不著安忍不著忿恚不著精進不 假施設故無般若無愚癡难假施設故是菩 精進無懈怠难假施設故無靜慮無散亂 唯假施設故無安忍無忿志唯假施設故無 無布施無怪貪唯假施設故無淨戒無犯戒 淨一切智一切相智道由畢竟空無去來故 行般若波羅蜜多時安住六種波羅審多嚴 不著非已度不著布施不著慳貪不著淨戒

縅

河陸遠一切法皆本性空本性空中無有毀詞薩達一切法皆本性空本性空中無有毀詞薩達一切法皆本性空本性空中無有毀意對者故無有損害嚴盡者故無有輕慢為對者故是舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時所養功德最上最妙不可思議治難不實所養的人工等者提復次舍利子諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時於一切有情若劣若勝在愛語利行同事成熟有情復以種種堅固在愛語利行同事成熟有情復以種種堅固有情起平等心已復起利益安樂之心是菩薩摩訶薩達一切法皆本性空本性空中無有毀有情起平等心已復起利益安樂之心是菩薩所述無有情起平等心已復起利益安樂之心是菩薩所述

有損害饒益法故無有輕慢恭敬法故舍利

著讚軟者不著損害者不著競益者不著輕

慢者不著恭敬者何以故舍利子是菩薩摩

子是菩薩摩訶薩當於爾時不著毀罵者不

畢竟不生無生法中無有毀馬讚歎法故無

法平等性中作大饒益舍利子是菩薩摩訶 薩摩訶薩於一切有情起利益安樂心已於 法性得平等已音能安立一切有情於一切 薩由此因緣於現法中得十方界一切如來 切法性皆得平等是菩薩摩訶薩於一切

應正等覺共所護念亦得十方一切菩薩摩 訶薩東所共稱讚亦得一切聲聞獨覺修梵 等供養恭敬尊重讃歎舍利子是菩薩摩訶 行者共所敬愛亦為一切世間天人阿素洛 薩由此因緣隨所生處眼常不見不可愛色 提常無退轉當佛說是甚深般若波羅蜜多 常不當不可爱味身常不覺不可愛觸意常 不取不可愛法舍利子是菩薩摩訶薩由此 耳常不聞不可愛聲鼻常不齅不可爱香舌 因緣所獲功德轉增轉勝乃至無上正等菩

> 勝功德時會中無量大效夠果從座而起各 多羅三藐三菩提心爾時世尊即便微笑從 持種種新淨上服奉獻世尊奉已皆發阿耨 哀怒為說爾時佛告阿難陀言此從座起無 左肩右膝著地合掌恭敬白言世專何因何 量茲弱從是已後六十一劫星喻劫中當得 縁現此微笑諸佛微笑非無因縁唯願世事 面門出種種色光時阿難此即從座起偏覆 行圓滿善逝世間解無上丈夫調御士天人 作佛皆同一號謂大懂相如來應正等覺明 師佛薄伽梵是諸苾獨從此殁已當生東方 十百千諸天子衆聞佛所說甚深般若波羅 不動佛國於彼佛所勤修於行爾時復有六

審多功德勝利皆發無上正等覺心世尊記

彼當於慈氏如來法中淨信出家勤修梵行

恭敬尊重讃歎精動修習布施淨戒安忍精

至無上正等菩提在所生處常不離佛供養

見佛告阿難是諸有情從此壽盡隨彼願力

各得往生彼彼佛土於諸佛所修菩薩行乃

修行一切智道相智一切相智及餘菩薩摩 拾 行菩薩摩訶薩地修行五眼六神通修行佛 願解脫門修行一切陀羅尼門三摩地門修 十力四無所畏四無礙解大慈大悲大喜大 脫八勝處九次第定十編處修行空無相 諦修行四静處四無量四無色定修行八解 自性空安住真如法界法性不虚妄性不變 空一切法空不可得空無性空自性空無性 五力七等覺支八聖道支安住苦集滅道聖 不思議界修行四念住四正斷四神足五根 異性平等性離生性法定法住實際虚空界 空空空大空勝義空有為空無為空畢竟空 無際空散空無變異空本性空自相空共相 進静慮般若波羅蜜多安住內空外空內外 :十八佛 不共法修行無忘失法恒住捨性

藏

若波羅蜜多是勝波羅蜜多世尊善薩摩訶

薩所有般若波羅審多是妙波羅審多世尊

菩薩摩訶薩所有般若波羅蜜多是微妙波

羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有般若波羅蜜

是第一波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有般

大般若波羅蜜多經

羅蜜多是無染波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩

滅波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有般若波

世尊善薩摩訶薩所有般若波羅塞多是無

訶薩所有般若波羅賽多是無生波羅賽多

尊菩薩摩訶薩所有般若波羅蜜多是共相 所有般若波羅蜜多是自相空波羅蜜多世 羅蜜多是一切法空波羅蜜多世尊菩薩摩 空波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有般若波 薩摩訶薩所有般若波羅賽多是無性自性 般若波羅蜜多是自性空波羅蜜多世尊善 是無性空波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有 客多世尊菩薩摩訶薩所有般若波羅賽多 訶薩所有般若波羅賽多是不可得空波羅 羅審多是無變異空波羅審多世事菩薩摩 空波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有般若波

般若波羅蜜多是寂止波羅蜜多世尊菩薩 多是遠離波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有 菩薩摩訶薩所有般若波羅賽多是寂静波 摩訶薩所有般若波羅審多是調伏波羅蜜 羅賽多世尊菩薩摩訶薩所有般若波羅賽 所有般若波羅蜜多是無淨波羅蜜多世尊 明呪波羅蜜多世尊菩薩摩訶薩所有般若 **蓬所有般若波羅塞多是開發一切功德波** 波羅賽多是該諦波羅賽多世尊善薩摩訶 多世尊菩薩摩訶薩所有般若波羅蜜多是 多是成就一切功德波羅蜜多世尊菩薩摩 羅審多世尊菩薩摩訶薩所有般若波羅蜜 訶薩所有般若波羅賽多是能破一切波羅 是不可屈伏波羅塞多世事修行般若波羅 審多世尊菩薩摩訶薩所有般若波羅蜜多

能

等等自體所謂無邊殊勝相好妙莊嚴身能 等安忍波羅蜜多能得無等等自體所謂無 最上最妙具大勢力能修行無等等淨戒能 審多諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最妙具 邊殊勝相好妙莊嚴身能證無等等妙法所 薩最尊最勝最上最妙具大勢力能修行無 審多能得無等等自體所謂無邊殊勝相好 證無等等妙法所謂無上正等菩提世尊修 等等安忍能圓滿無等等安忍能具足無等 菩提世尊修行般若波羅審多諸菩薩摩訶 妙莊嚴身能證無等等妙法所謂無上正等 圓滿無等等淨戒能具足無等等淨戒波羅 行般若波羅審多諸菩薩摩訶薩最尊最勝 布施能具足無等等布施波羅蜜多能得無 大勢力能修行無等等布施能圓滿無等等

能具足無等等精進波羅蜜多能得無等等 諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最妙具大勢 謂無上正等菩提世尊修行般若波羅蜜多 等等妙法所謂無上正等菩提世尊修行般 最妙具大勢力能修行無等等靜慮能圓滿 若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上 嚴身能證無等等妙法所謂無上正等菩提 能得無等等自體所謂無邊殊勝相好妙莊 無等等靜應能具足無等等靜應波羅蜜多 自體所謂無邊殊勝相好妙莊嚴身能證無 力能修行無等等精進能圓滿無等等精進 尊最勝最上最妙具大勢力能修行無等等 世尊修行般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩最 若波羅審多能得無等等自體所謂無邊殊 般若能圓滿無等等般若能具足無等等般

勝相好妙莊嚴身能證無等等妙法所謂無 義空有為空無為空畢竟空無際空散空無 薩摩訶薩最尊最勝最上最妙具大勢力能 安住無等等內空外空內外空空空大空勝 上正等菩提世尊修行般若波羅蜜多諸菩

等內空乃至無性自性空能得無等等自體 所謂無邊殊勝相好妙莊嚴身能證無等等 變異空本性空自相空共相空一切法空不 無等等內空乃至無性自性空能具足無等 可得空無性空自性空無性自性空能圓滿

羅審多諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最妙 妙法所謂無上正等菩提世尊修行般若波 虚妄性不變異性平等性離生性法定法住 實際虚空界不思議界能圓滿無等等真如 具大勢力能安住無等等真如法界法性不

等覺支八聖道支能圓滿無等等四念住乃 滅道聖諦能具足無等等苦集滅道聖諦能 等菩提世尊修行般若波羅蜜多諸菩薩摩 乃至不思議界能具足無等等真如乃至不 得無等等自體所謂無邊殊勝相好妙莊嚴 等菩提世尊修行般若波羅蜜多諸菩薩摩 訶薩最尊最勝最上最妙具大勢力能修行 好妙莊嚴身能證無等等妙法所謂無上正 思議界能得無等等自體所謂無邊殊勝相 無等等苦集滅道聖諦能圓滿無等等苦集 聖道支能得無等等自體所謂無邊殊勝相 至八聖道支能具足無等等四念住乃至八 無等等四念住四正斷四神足五根五力七 訶薩最尊最勝最上最妙具大勢力能安住 好妙莊嚴身能證無等等妙法所謂無上正

**鹰四無量四無色定能具足無等等四静慮静慮四無量四無色定能圓滿無等等四静最勝最上最妙具大勢力能修行無等等四尊修行般若波羅審多諸菩薩摩訶薩最尊身能證無等等妙法所謂無上正等菩提世** 

能 波羅塞多諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最 等妙法所謂無上正等菩提世專修行般若 體所謂無邊殊勝相好妙莊嚴身能證無等 能圓滿無等等陀羅尼門三摩地門能具足 大勢力能修行無等等陀羅尼門三摩地門 審多諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最妙具 法所謂無上正等菩提世尊修行般若波羅 等空無相無願解脫門能得無等等自體所 滿無等等空無相無願解脫門能具足無等 諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最妙具大勢 妙具大勢力能修行無等等菩薩摩訶薩地 無等等陀羅尼門三摩地門能得無等等自 謂無邊殊勝相好妙莊嚴身能證無等等妙 力能修行無等等空無相無願解脫門能圓 圓滿無等等菩薩摩訶薩地能具足無等

乃至十八佛不共法能得無等等自體所謂

無邊殊勝相好妙莊嚴身能證無等等妙法

乃至十八佛不共法能具足無等等佛十力

大捨十八佛不共法能圓滿無等等佛十力

等等無忘失法恒住捨性能得無等等自體 勢力能修行無等等無忘失法恒住捨性能 多諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最妙具大 切相智能園滿無等等一切智道相智一切 羅蜜多諸菩薩摩訶薩最尊最勝最上最妙 妙法所謂無上正等菩提世尊修行般若波 所謂無邊殊勝相好妙莊嚴身能證無等等 圓滿無等等無忘失法恒住捨性能具足無 所謂無上正等菩提世事修行般若波羅蜜 具大勢力能修行無等等一切智道相智一 莊嚴身能證無等等妙法所謂無上正等告 智能得無等等自體所謂無邊殊勝相好妙 相智能具足無等等一切智道相智一 提世尊如來亦由修行般若波羅蜜多能修 行安住圓滿具足種種功德故得無等等色 切相

揻

等菩提轉妙法輪度無量衆令獲殊勝利益 多精動修學種種功德皆悉圓滿已證無上 等法輪度脫無量諸有情類今獲殊勝利益 得無等等受想行識證無等等菩提轉無等 安樂是故世尊若菩薩摩訶薩欲於一切法 諸菩薩摩訶薩一切世間若天若人阿素洛 言如是如是如汝所說修行般若波羅蜜多 守護令於般若波羅蜜多精進修行無障無 般若波羅蜜多諸菩薩摩訶薩一切世間若 度至彼岸者當學般若波羅蜜多世尊修行 安樂過去未來現在諸佛亦於般若波羅蜜 礙爾時世尊告諸聲聞及諸菩薩摩訶薩等 等皆應供養恭敬尊重讚歎守護令於般若 正等菩提當證無上正等菩提現證無上正 天若人阿素洛等皆應供養恭敬尊重讚數

菩薩摩訶薩故世間得有人天出現所謂利 帝利大族婆羅門大族長者大族居士大族 光天極光淨天若淨天少淨天無量淨天徧 **梵輔天梵會天大梵天若光天少光天無量** 若轉輪王若四大王衆天三十三天夜摩天 波羅蜜多精進修行無障無疑何以故由 淨天若廣天少廣天無量廣天廣果天若無 親史多天樂變化天他化自在天若梵眾天 想有情天若無煩天無熱天善現天善見天 薩摩訶薩故得有預派一來不還阿羅漢獨 色究竟天若空無邊處天識無邊處天無所 世由此菩薩摩訶薩故世間得有三寶出現 覺菩薩摩訶薩及諸如來應正等覺出現於 有處天非想非非想處天出現於世由此菩 與諸有情作人饒益由此菩薩摩訶薩故世

般若波羅蜜多經

聖道支亦教他修行自正安住苦集城道聖

念住四正斷四神足五根五力七等覺支八

虚空界不思議界亦教他安住自正修行四

性不變異性平等性離生性法定法住實際

散空無變異空本性空自相空共相空一切 大空勝義空有為空無為空畢竟空無際空 布施淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多亦 瑚金銀等寶出現於世以要言之一切世間 亦教他安住自安住真如法界法性不虚妄 法空不可得空無性空自性空無性自性空 教他修行自正安住内空外空内外空空空 訶薩有所以者何是菩薩摩訶薩自正修行 人天等樂及涅槃樂無不皆由如是菩薩摩 **即具房舍燈明末尼真珠瑠璃螺貝壁玉珊** 問得有種種資生樂具出現所謂飲食衣服

性亦教他修行自正修行一切智道相智一 法亦教他修行自正修行無忘失法恒住捨 諸菩薩地亦教他修行自正修行五眼六神 處九次第定十編處亦教他修行自正修行 節亦教他安住自正修行四静慮四無量四 利益安樂 羅蜜多諸菩薩摩訶薩一切有情皆得殊勝 切相智亦教他修行是故由此修行般若改 四無礙解大慈大悲大喜大捨十八佛不共 通亦教他修行自正修行佛十力四無所畏 **陀羅尼門三摩地門亦教他修行自正修行** 空無相無願解脫門亦教他修行自正修行 無色定亦教他修行自正修行八解脫八勝

初分現舌相品第六 爾時世尊現廣長古相編覆三千大千世界

三一七

緻

多現廣長舌相編覆三千大千世界復從舌 伽梵今為菩薩摩訶薩東說大般若波羅蜜 善逝世間解無上丈夫調御士天人師佛薄 訶薩言善男子於此西方有佛世界名曰堪 復以何縁而有此瑞時彼諸佛各告菩薩摩 忍佛號釋迎年尼如來應正等覺明行圓滿 佛上中各有無量無數菩薩摩訶薩親斯光 復從舌相出無量無數種種色光普照十方 巴各諸其佛頂禮恭敬白言世尊是誰神力 **殑伽沙等諸佛世界是時東方殑伽沙等諸** 

佛言我等欲往堪忍世界觀禮供養釋如年 時諸菩薩摩訶薩聞是事已歡喜踊躍各白 等諸佛世界今所見光即是彼佛舌相所現 相出無量無數種種色光普照十方苑如沙 尼佛及諸菩薩摩訶薩眾弁聽般若波羅蜜

多雅願世尊哀愍聽許時彼諸佛各各告言 斯光已各請其佛頂禮恭敬白言世尊是誰 等諸佛土中各有無量無數菩薩摩訶薩親 薩摩訶薩言善男子於此北方有佛世界名 神力復以何縁而有此瑞時彼諸佛各告菩 讚數項禮佛足却住一面爾時南方苑伽沙 實懂播盖香量瓔珞金銀等花奏擊種種上 薩摩訶薩東各禮佛足右繞七下嚴持無量 今正是時隨汝意往——佛土無量無數善 佛薄如梵今為菩薩摩訶薩衆說大般若波 妙效樂經須更問至此佛所供養恭敬尊重 從舌相出無量無數種種色光書照十方苑 圓滿善逝世間解無上丈夫調御士天人師 羅蜜多現廣長舌相編覆三千大千世界復 日堪忍佛號釋迎年尼如來應正等覺明行

界名曰堪忍佛號釋迦牟尼如來應正等覺

告菩薩摩訶薩言善男子於此東方有佛世

是誰神力復以何緣而有此瑞時彼諸佛各

薩親斯光已各詣其佛項禮恭敬白言世尊

無量實懂潘盖香量瓔珞金銀等花奏擊種各白佛言我等欲往堪忍世界觀禮供養釋於年度不是佛及諸菩薩摩訶薩眾并聽般若波如年尼佛及諸菩薩摩訶薩聞是事已歡喜踊躍新達摩訶薩爾是事已歡喜踊躍新達摩訶薩爾是事已數喜踊躍於著於在堪忍世界觀禮供養釋所現時諸菩薩摩訶薩聞是事已數喜踊躍如沙等諸佛世界今所見光即是彼佛舌相數菩薩摩訶薩屬是事已數喜踊躍

人師佛灣如党个為菩薩摩訶薩衆說大般人師佛灣如党个為菩薩摩訶薩鬼之中是我解審多現廣長舌相編覆三千大千世方院如沙等諸佛世界今所見光即是彼佛若被羅審多唯願世尊哀愍聽許時彼諸佛菩被羅審多唯願世尊哀愍聽許時彼諸佛菩被羅審多唯願世尊哀愍聽許時彼諸佛若被羅審多唯願世尊哀愍聽許時彼諸佛養釋迦牟尼佛及諸菩薩摩訶薩眾并聽般養釋迦牟尼佛及諸菩薩摩訶薩眾并聽般養神種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上妙效樂經須更間至此佛所供養學種種上對效樂經須更間至此佛所供養學種種上對效樂經須更間至此佛所供養學種種上對效樂經須更間至此佛所供養學種種上對效樂經須更間至此佛所供養學種種上對效樂經須更間至此佛所供養學種種上對效樂經須更間至此佛所供養學種種上對效樂經須更間至此佛所供養學種種上對於學問之一個與學問之與學問之表表

尊重讚歎項禮佛足却住一面爾時西方苑

伽沙等諸佛土中各有無量無數菩薩摩訶

種上妙效樂經須更問至此佛所供養恭敬

三九九

龍

 男子於此西北方有佛世界名曰堪忍佛號

而有此瑞時彼諸佛各告菩薩摩訶薩言善

釋迦牟尼如來應正等覺明行圓滿善逝世

間解無上丈夫調御士天人師佛薄伽梵今

為菩薩摩訶薩衆說大般若波羅蜜多現廣

**珞金銀等花奏擊種種上妙妓樂經須更間** 往一一佛土無量無數菩薩摩訶薩來各禮 聽許時彼諸佛各各告言今正是時隨汝意 住一面爾時東南方苑加沙等諸佛土中各 佛足右繞七下嚴持無量實幢稀盖香變瓔 訶薩衆并聽般若波羅蜜多唯願世專哀愍 忍世界觀禮供養釋迎年尼佛及諸菩薩摩 佛頂禮恭敬白言世尊是誰神力復以何緣 至此佛所供養恭敬尊重讚歎項禮佛足却 有無量無數菩薩摩訶薩親斯光已各請其

等欲往堪忍世界觀禮供養釋如年尼佛及 薩摩訶薩聞是事已數喜踊躍各白佛言我 世界今所見光即是彼佛舌相所現時諸菩 長舌相編覆三千大千世界復從舌相出無 量無數種種色光普照十方院加沙等諸佛 佛上中各有無量無數菩薩摩訶薩親斯光 薩衆各禮佛足右繞七下嚴持無量實懂潘 時隨汝意往一一佛土無量無數菩薩摩訶 世尊哀愍聽許時彼諸佛各各告言今正是 諸菩薩摩訶薩衆并聽般若波羅蜜多难願 巴各指其佛項禮恭敬白言世尊是誰神力 禮佛足却住一面爾時西南方苑伽沙等諸 復以何縁而有此瑞時彼諸佛各告菩薩摩 經須史間至此佛所供養恭敬尊重讚歎項 盖香變瓔珞金銀等花奏擊種種上妙妓樂

龍

能

量實懂檔盖香養瓔珞金銀等花奏擊種種 菩薩摩訶薩東各禮佛足右繞七下嚴持無 賽多雅願世尊哀愍聽許特彼諸佛各各告 年尼佛及諸菩薩摩訶薩東幷聽般若波羅 言今正是時隨汝意往一一佛土無量無數 沙等諸佛世界今所見光即是彼佛古相所 白佛言我等欲往堪忍世界觀禮供養釋迎 現時諸菩薩摩訶薩聞是事已歌喜踊躍各 舌相出無量無數種種色光音照十方苑加 審多現廣長舌相編覆三千大千世界復從 **薄伽梵今為菩薩摩訶薩衆說大般若波羅** 堪忍佛號釋迎年尼如來應正等覺明行 上妙妓樂經須更問至此佛所供養恭敬尊 满善逝世間解無上丈夫調御士天人師佛 訶薩言善男子於此東此方有佛世界名曰 十五之二

苐

普照十

方院如沙等諸佛世界今所見光即

大千世界復從古相出無量無數種種色光

御士天人師佛溥如梵今為菩薩摩訶薩泉

**說大般若波羅蜜多現廣長舌相編覆三十** 

般 若波羅蜜多經 正等覺明行圓滿善逝世間解無上丈夫調 有佛世界名曰堪忍佛號釋如年足如來應 諸佛各告菩薩摩訶薩言善男子於此上方 言世尊是誰神力復以何緣而有此瑞 **蓬摩訶薩覩斯光已各詣其佛** 下方院伽沙等諸佛土中各有無量無數善 養恭敬尊重讃歎項禮佛足却住一面 佛各各告言今正是時隨汝意往一一佛土 奏擊種種上妙效樂經須史問至此佛所供 無量無數菩薩摩訶薩眾各禮佛足右繞七 **币嚴持無量寶幢播盖香變瓔珞金銀等花** 頂禮恭敬白 時彼 爾時

來應正等覺明行圓滿善逝世間解無上文 時彼諸佛各告菩薩摩訶薩言善男子於此 等花奏擊種種上妙效樂經須更問至此佛 繞七下嚴持無量實懂幡盖香變瓔珞金銀 觀禮供養釋迎年尼佛及諸菩薩摩訶薩泉 敬白言世尊是誰神力復以何緣而有此瑞 數菩薩摩訶薩親斯光已各請其佛頂禮 佛土無量無數菩薩摩訶薩衆各禮佛足右 彼諸佛各各告言今正是時隨汝意往一一 并聽般若波羅蜜多唯願世尊哀愍聽許時 爾時上方苑伽沙等諸佛土中各有無量無 已歡喜踊躍各白佛言我等欲往堪忍世界 下方有佛世界名曰堪忍佛號釋迎年足如 所供養恭敬尊重讃歎項禮佛足却住一 佛古相所現時諸菩薩摩訶薩聞是事 面

= = =

龍

龍

光即是彼佛舌相所現時諸菩薩摩訶薩聞 薩衆說大般若波羅蜜多現廣長舌相為 世界觀禮供養釋迎年尼佛及諸菩薩摩訶 是事已歡喜踊躍各白佛言我等欲往堪忍 夫調御士天人師佛簿伽梵今為菩薩摩訶 許時彼諸佛各各告言今正是時隨汝意往 薩眾并聽般若波羅蜜多唯願世尊哀愍聽 色光普照十方殑伽沙等諸佛世界今所見 三十大千世界復從舌相出無量無數種種 足右繞七下嚴持無量實懂播盖香變瓔珞 此佛所供養恭敬尊重讚數頂禮佛足却住 金銀等花奏擊種種上妙效樂經須 眾天乃至色究竟天各持無量種種香變所 面爾時四大王衆天乃至他化自在天梵 一佛土無量無數菩薩摩訶薩衆各禮 便間至 佛

謂途香末香燒香樹香葉香諸雜和香悅意 頂四角各有寶幢臺盖寶幢皆垂瓔珞 種寶幢烯盖珍妙瓔珞種種香花以佛神 菩薩摩訶薩東及餘無量欲色界天所獻種 花變生類花變龍錢花變并無量種衆雜花 好威德如今世尊國土莊嚴聲聞菩薩天人 妙絲珍異花變種種莊嚴甚可愛樂時此會 上涌空中合成臺蓋編覆三千大千佛土臺 重讚數項禮佛足却住一面爾時十方諸 恭敬而白佛言世尊我等未來願得作佛相 俱其陀花奔茶利花微妙音花大微妙音花 中有百千俱胝那廋多有情皆從座起合掌 及餘無量種種天花來至佛所供養恭敬尊 會所轉法輪並如今佛爾時世專知其心 (持無量種種天花 監鉢羅花鉢特摩花 勝耀

- ·

得作佛皆同一號謂覺分花如來應正等覺然六十八俱抵大劫修菩薩行花積劫中當相解與此微笑佛告阿難是從座起百千俱相所難即從座起合掌恭敬白言世尊何因無作無為即便微笑面門復出種種色光專無作無為即便微笑面門復出種種色光專願已於諸法悟無生忍了達一切不生不滅願已於諸法悟無生忍了達一切不生不滅

大般若波羅蜜多經卷第十

師佛薄伽梵

明行圓滿善逝世閒解無上丈夫調御士天

## 音釋

利於許也亦云分於鉢特摩於語也亦云分於鉢特摩於語也此俱其陀梵語也此奔茶香變班切唱鉢羅云青蓮花唱鳥骨切香變與異唱鉢羅大語也亦云優鉢羅此

三五

藏

能

大般若波羅蜜多經卷第十一

地

法 師 玄奘 詔

自慧辨才之力當為菩薩摩訶薩衆宣說般藥又人非人等威作是念今尊者善現為以 皆承佛威神力何以故舍利子諸佛為他宣 若波羅蜜多相應之法教誠教授諸菩薩摩 告具壽舍利子言諸佛弟子所說法教當知 及大聲聞天龍藥又人非人等心之所念便 佛威神力耶具壽善現知諸菩薩摩訶薩衆 訶薩今於般若波羅家多修學究竟為當承 學究竟時諸菩薩摩訶薩衆及大聲聞天龍 教授諸菩薩摩訶薩令於般若波羅蜜多修 訶薩眾宣說般若波羅蜜多相應之法教誠 爾時佛告具壽善現汝以辨才當為菩薩摩 初分教誡教授品第七之 唐三藏

可名菩薩摩訶薩亦不見有法可名般若波

羅蜜多如是二名亦不見有云何令我為諸

何法名為般若波羅蜜多世尊我不見有法

達故佛所言如燈傳照合利子我當承佛威 實性由是為他有所宣說皆與法性能不相 說法要彼承佛教精勤修學便能證得 審多相應之法教誠教授諸菩薩摩訶薩令 神加被為諸菩薩摩訶薩衆宣說般若波羅 法非諸聲聞獨覺境界爾時具壽善現白佛 之力所以者何甚深般若波羅蜜多相應之 於般若波羅蜜多修學究竟非以自養辨才 授諸菩薩摩訶薩令於般若波羅蜜多修學 薩眾宣說般若波羅蜜多相應之法教誠教 言世尊如佛所勑汝以辨才當為菩薩摩訶 究竟世尊此中何法名為菩薩摩訶薩復有 徹 不在

在

一兩間

不

可得故

如是善現若

受者知者見者亦

但是假名如是名

假

不生

儒童作者使作者起者使起者受者使

滅

唯有想等想施設

言說

調為有

情

至

如是一切但有假名此諸

假名

不在

内

大 般若波羅蜜多經

善現 名謂為菩薩摩訶薩般若波羅蜜多亦但 名謂為般若波羅蜜多如是二名亦但有名 蜜多修學究竟佛言善現菩薩摩訶薩但 法教誡教授諸菩薩摩訶薩 我如是有 可得故善現當知譬如我但是假名如是 言說如是假名 不生不減难有想等想施設言說謂之為 此之二名不 摩訶薩衆宣說般若波羅蜜多相 情命者生者養者士夫補特 不在內不在外 生不減难 令於般若波 有想等想施 不在两 間 加 有 有

亦但是假法如是法假不生不滅难有想等 想等想施設言說謂之為色 譬如色但是假 假法如是? 想施設言說謂為受想行識如是一切但有 旌 不減 假名此諸假名不在内不 羅蜜多若此二名皆是假法 可得故如是善現若菩薩摩訶薩若 但 言說謂為菩薩摩訶薩謂為般若波羅 在 及此二名如是三種但 有假名此諸假名不在內不在 謂為般若波羅蜜多及此二名如是三 内 不在外不 唯有想等想施設言說謂為菩薩摩訶 假法不生不減难有想等想施設 若般若波羅蜜多若此二名皆是 法如是法 在两間不可得故復次善現 有假名此諸假 在 假 如是假 如是受想行識 外 不生不減难 三木 外不在 在 般若 兩 法 名不 審多 間不 種 波 生

三二七

龍

緻

謂 間 為 不 法假 法假 眼處 耳鼻舌身意處如是一切但有假 肎 不生不 如是耳鼻舌身意處亦但是 不 故 生不 復 次善現譬如眼處但是 滅难有想等想施設言說,鼻舌身意處亦但是假法 滅唯有想等想施設言 名此

誻

假

名

不

在

内不

在

外不

在

兩

間

不

可得故

若此二名皆是假 般若波羅蜜多及此二名如是三種 有想等想施設言說謂為菩薩摩訶 如 故 此 是聲香 生不滅 諸 善現若菩薩摩訶薩若 復 生 次善 不 滅 不在 唯 嗉 唯 現譬如色處但是 有想等想施 觸法處亦 有想等想施設言說謂 法 内 如是 木 在 外 假 但是 般若波 設言說謂為色 法 不 假法 在 不生 假 法 兩 羅塞多 一但有假 薩謂為 如是 如是 不滅 間 不 唯 法 F

次善現譬如眼界但是但假名不在內不在外不在 香味 意界如是 名皆是假法 想施設言說謂為菩薩 現若菩薩摩訶 耳鼻 羅蜜多及 不 臒 不滅 不減唯有想等想施設 假 在内 摩 觸 唯有想等想施設 外 古身意界亦但是 法 不 此二 處 一切 在 在 若 假 外 如是 如是假法不生不減难有想等 般 兩 的薩若般若波吸 不在 名 間 不 若 但有假名此 如是三種 生 波 不 切但有 两 可 羅 不減难有想等想施設 假法 (假法如是) 言說謂為 得故 言說 摩訶薩 間 蜜多若此 兩間 不 諸假 調為 如是法 羅蜜多若此 假名 但有 如是善現若苦 可得故如是 調為般 不 可 法 名 耳 法界 假 此 二名皆是 鼻舌 諸 假得 不在 名 若 不故 不如 此 假 生是 身 生復諸

為菩薩摩訶薩謂為般若波羅蜜多及此

假法不生不滅

唯有想等想施設言說

謂

名如是三種但有假名此

諸假

名不在内

外不在兩間不可

得故復次

善現譬如

眼

假法如是

法假

ボ

生

不滅

是一切但有假 譬如色界但是假 薩若般若波羅蜜多若此二名皆是假法 不在 有想等想施 觸法界亦 有想等想施設言說謂為色界如是聲 及此二名如是三種 内不在外不在 作兩間不 但是 ·可得故. 設言說 名 假 此諸假 法 法如是法假 兩 調為聲 如是 間不 但有假 如是善現若菩薩摩 一得故復 名不在内不在 法 香味觸 名 假 不生 此諸 不 若波 生 次善現保名不 法 不滅 不 在外如 香味 滅 訶 如 难

等想施 如是假法一 訶薩若 謂為菩薩摩訶薩謂為般若波羅蜜多及 切 不在 如 意識界亦但是假法 觸 二名如是三 服 有想等想施設言說謂為耳鼻舌身意識界 是一 亦但 但有假名 觸 不在 外不在 但 是假法 是 切但 設言說謂 設 般若波羅蜜多若此二名皆是假 两 心言說謂 間不可得故如是善現若菩薩摩 假 不生不減难有想等想施設言 此諸假名 有假 種 兩 法 如是法 間 但 如 有假 是法 為耳 為眼 不 名此諸假名不在內 如是法 可 眼 名此 假不 得故 識界 鼻舌身意觸 不在内不 觸 假 如 不 改復次善現譬如此諸假名不在內 生 是 生不 假 -火~ 不滅难有 是 耳鼻舌身 不生不滅 滅 在 耳鼻舌身 唯有 如 是 不 此 想 法

三二九

龍

龍

是三種但有假名此諸假名不在內不在外陸摩訶薩謂為般著波羅蜜多及此二名如法不生不滅难有想等想施設言說謂為善級若波羅蜜多若此二名片是假法如是假兩問不可得故如是善現若菩薩摩訶薩若

施設言說 諸受如是 受如是一 緣所生諸受但 唯有想等想施設言說謂 但 外 訶 假法 不在 兩 薩若 間 如是法假下 切但 耳鼻舌身意觸為緣所生諸 般 謂 不 两 若 間 為 可 有假名此 是 生 波 得故復次善現 不 耳鼻舌身意觸 可得故 羅塞多若此 假 不滅难有想等想施設言 法如是法假 不生不減唯有想等想 諸假 如是 為眼觸 譬如 為緣 善 名 現 不 為 若苦 所生 在 縁所 眼 韭 內 觸 受 不 滅 亦 旌 生 為

次善人

不

在

丙不

在外不

在兩

間

不

多及此二

名如是三種

但有假

可得故

現譬如

外

事所有草

木根莖枝葉華果

但是

假

如

是

名

假

不滅

滅 如内 此二 想施設言說謂為菩薩摩訶 不在 名皆是假法 現若菩薩摩訶薩若般若波羅蜜多若此 髀 說 頸乃至足等如是 内 膝 不 唯有想等想施設言說謂 一名如是一 身所 内 在外 腨 不在外 脛足等但 有 不 如是 頭頸 三種 在 ネ 但是假名如是名假 有膊手犀! 两 假法 在 但有假 間 两 切 不 不生 間不 但有 可得 手臂腹背骨骨腰脊 名 薩謂為 假名 此諸 故復 可得故如是 不滅唯有 為 内 身所 次善現 此 假不 假 諸 般 名 岩 想等 假 生 有 善 波 頭

菩薩摩訶薩若般若波羅蜜多若此二名皆 化事等如是一切但有假名此諸假名不在 次善現譬如幻事夢境響像陽焰光影若尋假名不在內不在外不在兩間不可得故復 是假法如是假法不生不滅难有想等想施 滅难有想等想施設言說謂為幻事乃至變 香城變化事等但是假名如是名 羅塞多及此二名如是三 想施設言說謂為 不在外不在兩間不可得故如是善現若 菩薩摩訶薩謂為般 種但有假名 假不生不 H

此諸

等想施設言說謂為外事所有草木根

並枝

葉華果等物如是一切但有假名

此諸假

不在內不在外不在兩間

不可得故如是善

設言說謂為苦產 多及此二名如是三 現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時於 不在内不在 名假法假及教授假應正修學復 外不在 摩訶薩謂為般若波 種但 兩間不可得故如是善 有 假名此諸 假

假

2

切

如

能

化

善現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 常若無常不應觀色若樂若苦不應觀受想 觀受想行識若我若無我不應觀色若淨若 不應觀色若常若無常不應觀受想行識若 若寂 識若有相若無相 不净不應觀受想行識若净若不净不應觀 行識若樂若古不應觀色若我若無我不應 空不應觀色若有相若無相不應觀受想行 色若空若不空不應觀受想行識若空若 為不應觀色若有漏若無漏不應觀受想行 不應觀受想行識若有願若無願不應觀色 有為若無為不應 受想行識若遠離若不遠離不應觀色若 不寂静不應觀色若遠離若不遠離不應 静若不寂 静不應觀受想行識若寂静 不應觀色若有願若無願 觀受想行 識若有為若無

受想行識若有煩惱若無煩惱不應觀色若 識若有漏若無漏不應觀色若生若滅不 出世間不應觀色若雜染若清淨不應觀受 世間若出世間不應觀受想行識若世間若 若有罪若無罪不應觀受想行識若有罪若 善不應觀受想行識若善若非善不應觀色 觀受想行識若生若滅不應觀色若善若非 若可以 若屬涅槃不應觀受想行識若屬生死若屬 想行識若雜染若清淨不應觀色若屬生死 無罪不應觀色若有煩惱若無煩惱不應觀 應觀受想行識若在內若在外若在兩間不 應觀色若可得若不可 涅槃不應觀色若在內若在外若在兩 修行般若波羅蜜多時不應觀眼處若常若 得若不 可得復次善現諸菩薩摩訶薩 得不應觀受想 間

等若不淨不應觀耳鼻舌身意處若淨若不應觀眼處若然若無我不應觀眼處若我若無我不應觀眼處若 若樂若苦不應觀眼處若我若無我不應觀眼處若樂若苦不應觀耳鼻舌身意處

若有為若無為不應觀眼處若有渴若無滿身意處若有為若無為不應觀明處若有賴若無賴不應觀明處若有賴若無相不應觀服處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無顏不寂靜不應觀明處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無顏不應觀明處若有顏若無為不應觀明處若有顏若無為不應觀明處若有獨若無為不應觀明處若有獨若無顏

淨不應觀眼處若屬生死若屬涅槃不應觀 **眼處若在內若在外若在兩間不** 若清淨不應觀耳鼻舌身意處若雜染若清 舌身意處若在內若在外若在兩間 平鼻舌身意處若屬生死若屬涅樂不應 意處若世間若出世間不應觀眼處若雜染 觀眼處若世間若出世間不應觀耳鼻舌身 鼻舌身意處若善若非善不應觀眼處若有 眼處若可得若不可得不應觀耳鼻舌身意 觀耳鼻舌身意處若有煩惱若無煩惱不 無罪不應親眼處若有煩惱若無煩惱不應 生若滅不應觀眼處若善若非善不應觀耳 觀眼處若生若滅不應觀耳鼻舌身意處若 罪若無罪不應觀耳鼻舌身意處若有罪若 不應觀耳鼻舌身意處若有漏若無漏 應觀耳鼻 不應觀 應

若無

若無常不應觀聲香味觸法處若常若無常 若淨若不淨不應觀聲香味觸法處若淨若 觀聲香味觸法處若我若無我不 薩修行般若波羅蜜多時不應觀色處若常 處若可得若不 處若樂若苦不應觀色處若我若無我不應 不應觀色處若樂若苦不應觀聲香味觸法 若無相不應觀聲香味觸法處若有相若無 味觸法處若空若不空不應觀色處若有相 不淨不應觀色處若空若不空不應觀聲香 可得復次善現諸菩薩摩訶 應觀 色處

静若不寂静不應觀聲香味觸法處若寂静 味觸法處若有願若無願不應觀色處若寂 不應觀色處若有顏若無顏不應觀聲香 觀聲香味觸法處若遠離若不遠離不應 不寂静不應觀色處若遠離若不遠離不 觀色處若有為若無為不應觀聲香味 若生若滅不應觀色處若善若非善不應觀 漏不應觀聲香味觸法處若有漏若無漏 處若有為若無為不應觀色處若有漏 若無罪不應觀色處若有煩惱若無煩惱 聲香味觸法處若善若非善不應觀色處若 應觀色處若生若淚不應觀聲香味觸法處 有罪若無罪不應觀聲香味觸法處若有罪 染若清淨不應觀聲香味觸法處若雜染若 觸法處若世間若出世間不應觀色處若雜 應觀色處若世間若出世間不應觀聲香味 應觀聲者味觸法處若有煩惱若無煩惱 觀聲香味觸法處若屬生死若屬涅槃不應 觀色處若在內若在外若在兩 淨不應觀色處若屬生 死若屬涅槃不應 間不應觀聲

相

常若無常不應觀耳鼻舌身意界若常若無訶薩修行般若波羅蜜多時不應觀眼界若法處若可得若不可得復次善現諸菩薩摩觀色處若可得若不可得復次善現諸菩薩摩

京不應觀眼界若樂若苦不應觀耳鼻舌身意界若與若非,不應觀耳鼻舌身意界若我若無我不應觀耳鼻舌身意界若,若不應觀眼界若有,若不淨不應觀眼界若空若不空不應觀眼界若有,若無相不應觀眼界若空若不空不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若有,就不應觀眼界若不應觀眼界若,

若 聲香味觸 净若不淨不應觀色界若空若不空不 若常若無常不應觀聲香味觸 有 觸法界若樂若苦不應觀色界若我若無我 無常不應觀色界若樂若苦不 摩訶薩修行般若波羅蜜多時不應觀色界 身意界若可得若不可得復次善現諸 耳鼻舌身意界若在 應觀耳鼻舌身意界若屬 色界若淨若不淨不應觀聲香味觸法界若 不應觀聲香味觸法界若我若無我不應觀 應觀眼界好可得若不可得不應觀耳鼻舌 應觀眼界若在內若在外若在 相若 無相 無 不應觀色界若有願若 相 法界若空若不空不應觀 不 應觀聲香味觸法界 內若在外若在 生死若屬 無 應觀聲香味 兩 法界若常若 頼 間 若有相 色界若 兩 不 涅 菩薩 應觀 間 應觀 樂 不 木

若寂静若一 寂静若一 若無 聲香味觸法界 有罪若無不 離不應觀聲香味觸法界若遠離若不遠離 觸法界若有為若無為 法界若生若滅不應觀色界若善若非善不 漏 不應觀色界若有為若無為不應觀聲香味 惱 界若有罪若無罪不應觀聲香味觸法界 應觀聲香味觸法界若善若非善不應觀色 香味觸法界若世間若出世 不應觀 不應觀色界若生若滅不應觀聲香味觸 不應觀色界 漏 不應觀聲香味觸法界若有漏若 不寂静不應觀色界若遠離若 罪不 聲香味觸法 不 寂静 若有 應 若世 不應觀聲香味觸法 觀色界若有 間若出 願 若 不應觀色界若有 界 無 若 世間 間 願 有 不 煩惱若 不 煩 應觀 個若無 應觀色界 不 應觀聲 色界 無 不遠 煩 煩 無 漏

染若清淨不應觀色界若屬生死若屬涅 不應觀聲香味觸法界若屬生死若屬涅槃 不應觀色界若在內若在外若在兩間 染若清淨不應觀聲香味 觸 法界若 不應 雜

觀聲香味觸法界若在內若在外若在

两間

識界若常若無常不應觀耳鼻舌身意識界 薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不應觀 若常若無常不應觀眼識界若樂若告不應 味觸法界若可得若不可得復次善現諸菩 不應觀色界若可得若不可得不應觀聲香 眼

識界若空若不空不應觀耳鼻舌身意識界 我若無我不應觀眼識界若淨若不淨不 觀耳鼻舌身意識界若樂若苦不應觀 觀耳鼻舌身意識界若净若不淨不應觀 界若我若無我不 應觀耳鼻舌身意識界 服 應 眼

> 若空若不空不應觀眼識界若有相 應觀眼識界若有願若無願不應觀耳鼻舌 寂静若不寂静不應觀耳鼻舌身意識界若 身意識界若有願若無願 不應觀耳鼻舌身意識界若有相若無相不 不應觀眼識界若 若 無 相

遠離不應觀眼識界若有為若無為不應觀 識界若有漏若無漏不應觀耳鼻舌身意識 速離不應觀耳鼻舌身意識界若速離若不 寂静若不寂静不應觀眼識界若遠離若不 眼識界若善若非善不應觀耳鼻舌身意識 界若有漏若無漏不應觀眼識界若生若滅 耳鼻舌身意識界若有為若無為不應觀· 罪 界若善若非善不應觀眼識界若有罪若無 不應觀耳鼻舌身意識界若生若滅不應觀 不應觀耳鼻舌身意識界若有罪若無罪

縅

不應觀 屬涅槃不應觀眼識界若在內若在外若在 雜染若清淨不應觀眼識界若屬生死若屬 身意識界若世間若出世間不應觀眼識界 觀眼識界若世間若出世間不應觀 得復次善現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 涅槃不應觀耳鼻舌身意識界若屬生死若 若雜染若清淨不應觀耳鼻舌身意識界若 平鼻舌身意識界若有煩惱若無煩 外若在兩間不應觀眼識界若可得若不可 兩間不應觀耳鼻舌身意識界若在內若在 不應觀耳鼻舌身意識界若可得若不可 眼識界若有煩惱若無煩惱 不應觀 惱 耳鼻舌 不應

若苦不應觀耳鼻舌身意觸若樂若苦不應

鼻舌身意觸若常若無常不應觀眼觸若樂

蜜多時不應觀眼觸若常若無常不應觀

耳

若我若無我不應觀眼觸若净若不淨不應 觀眼觸若我若無我不應觀耳鼻舌身意觸 若空若不空不應觀耳鼻舌身意觸若空若 觀耳鼻舌身意觸若淨若不淨不應觀眼觸 觀耳鼻舌身意觸若寂靜若不寂靜不應觀 若無願不應觀眼觸若寂靜若不寂靜不應 鼻舌身意觸若有相若無相不應觀眼觸 滅不 無為不應觀耳鼻舌身意觸若有為若無為 觸若遠離若不遠離不 眼觸若遠離若不遠離不應觀耳鼻舌身意 有願若無願不應觀耳鼻舌身意觸若有! 身意觸若 不應觀眼觸若有漏若無漏 不空不應觀眼觸若有相若無相不應觀耳 應觀耳鼻舌身意觸若生若滅不應觀 有漏 若無漏 應觀 不應觀眼 不應觀耳鼻舌 眼觸若有為若 觸若生若 頏

羅審多時不應觀眼觸為緣所生樂受苦受

在外若在兩間不應觀耳鼻舌身意觸若在

内若在外若在兩間不應觀眼觸若可得若

不可得不應觀耳鼻舌身意觸若可得若不

可得復次善現諸菩薩摩訶薩修行般若波

若屬生死若屬涅槃不應觀眼觸若在內若

若屬生死若屬涅槃不應觀耳鼻舌身意觸

耳鼻舌身意觸若雜染若清淨不應觀眼觸

觀眼觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受若 若淨若不淨不應觀耳鼻舌身意觸為緣所 若無常不應觀眼觸為緣所生樂受苦受不 空若不空不應觀耳鼻舌身意觸為緣所生 生樂受苦受不苦不樂受若淨若不淨不應 應觀眼觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受 受若我若無我不應觀耳鼻舌身意觸為 意觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受若常 所生樂受苦受不苦不樂受若我若無我不 不應觀眼觸為緣所生樂受苦受不苦不樂 為緣所生樂受苦受不苦不樂受若樂若苦 苦不樂受若樂若苦不應觀耳鼻舌身意觸 不若不樂受若常若無常不應觀耳鼻舌身

若出世間不應觀耳鼻舌身意觸若世間若

觸若有煩惱若無煩惱不應觀眼觸若世間

觸若有煩惱若無煩惱不應觀耳鼻舌身意

出世間不應觀眼觸若雜染若清淨不應觀

觀耳鼻舌身意觸若有罪若無罪不應觀

眼觸若善若非善不應觀耳鼻舌身意觸若

善若非善不應觀眼觸若有罪若無罪不應

眼觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受若有

樂受苦受不苦不樂受若空若不空不應觀

生樂受苦受不苦不樂受若有願若無願不有願若無願不應觀耳鼻舌身意觸為緣所觀眼觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受若樂受若受不苦不樂受若鄉受若是不苦不樂受若有相若無相不應相若無相不應期方與方數

若有為若無為不應觀眼觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受若愈離若不應觀眼觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受若寂靜不應觀明與所生樂受苦受不苦不樂受若遠離若不感離不應觀明獨緣所生樂受苦受不苦不樂受若遠離若不遠離不應觀明獨緣所生樂受苦受不苦不樂受若遠離若不遠離不應觀明獨緣所生樂受苦受不苦不樂受若遠離若不感離不應觀明獨緣所生樂受苦受不苦不樂受若遠。

苦受不苦不樂受若雜染若清淨不應觀眼 清淨不應觀耳鼻舌身意觸為緣所生樂受 生樂受苦受不苦不樂受若世間若出世 為緣所生樂受苦受不苦不樂受若雜染若 不告不樂受若世間若出世間不應觀眼觸 不應觀耳鼻舌身意觸為緣所生樂受苦受

觸為緣所生樂受苦受不苦不樂受若屬生 樂不應觀眼觸為緣所生樂受苦受不苦不 死若屬涅槃不應觀耳鼻舌身意觸為緣所 生樂受苦受不苦不樂受若屬生死若屬涅

得不應觀耳鼻舌身意觸為緣所生樂受苦 若在內若在 樂受若在內若在外若在兩間不應觀耳鼻 所生樂受苦受不苦不樂受若可得若不可 古身意觸為緣所生樂受苦受不苦不 外若在兩間不應觀眼觸為緣 樂受

> 地界若有相若無相不應觀水火風空識 識界若淨若不淨不應觀地界若空若不空 若無我不應觀水火風空識界若我若無我 若常若無常不應觀地界若樂若若不應觀 觀地界若常若無常不應觀水火風空識界 諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不 受不苦不樂受若可得若不可得復次善現 不應觀水火風空識界若空若不空不應觀 不應觀地界若淨若不淨不應觀水大風空 水大風空識界若樂若苦不應觀地界若我 不應觀地界若有願若無

若不遠離不應觀水火風空識界若遠離若 若有相若無相 觀地界若寂靜若不寂静不 不應觀水火風空識界若有願若無 若寂静若不寂静不應觀地界若遠 應觀水火風 類不

能

藏

漏若無 火風空識界若生若滅不應觀地界若善若 若有漏若無 風 空識 漏 不 應觀地界若生若減不 漏 界若有為若無為 觀 不 應觀水 火風 空識 不應觀地界 水應觀水

> 在 間 永 兩 不 火風空識界若可得若不可得 間 應 觀 不 應觀地界若可得若不可得不應 水 大風空識 界 若在 内若 在 外 若

## 大般若波羅蜜多經卷第十一

切也也趣補 神脛肩 特 腔形 膊 伽 也定博牌 羅 音羅梵 **押**此語 膝云也 股种数或 骨部取去 也弭趣福 切謂伽 腨 數羅 脛數或 切腨往富 腓市來特

腸兖諸伽

若無煩惱

識界若有罪若無罪不

應觀地界若有煩

惱

空

應觀地界若有罪若無罪不應觀水火風

非善不應觀水火風空識界若善若非善不

若

煩惱

不應觀地界若世間若出世間

不應觀水火風空識界若有煩

水火風空識界若世

間

若出世

間

不 應

屬涅

**弊不應** 

觀

水火風空識界若屬生死若

槃不應

觀

地界若在內若在外若在

界若雜染若清淨不應觀地界若屬生死若

清淨不應觀水火風空識

7

地

初分教誠教授品第七之二 唐三藏 法 師玄奘奉 詔 譯

應觀因緣若净若不淨不應觀等無間緣於觀等無間緣所緣緣增上緣若我若無我不 復次善現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜 緣若樂若苦不應觀等無間緣所緣緣增上 間緣所緣緣增上緣若常若無常不應觀 多時不應觀因緣若常若無常不應觀等無 綠若樂若苦不應觀因緣若我若無我不應 因

若不空不應觀等無間緣所緣緣增上緣若 緣緣增上緣若淨若不淨不應觀因緣若空 觀等無間緣所緣緣增上緣若有相若無相 空若不空不應觀因緣若有相若無相不應 應觀因緣若有願若無願 不應觀等無間

> 緣增上緣若寂靜若不寂靜不應觀因緣若 **凌雜若不遠離不應觀等無間緣所緣緣增** 緣若寂靜若不寂静不應觀等無間緣於! 綠所緣緣增上緣若有願若無願不應觀 所緣緣增上緣若生若滅不應觀因緣若善漏不應觀因緣若生若滅不應觀等無間緣 若無為不應觀等無間緣所緣緣增上緣若 上綠芳遠離若不遠離不應觀因緣若有為 應觀等無間緣所緣緣增上緣若有漏若無 有為若無為不應觀因緣若有漏若無漏

若非善不應觀等無間緣所緣緣增上緣若 觀等無間緣所緣緣增上緣若有罪若無罪 善若非善不 無間緣所緣緣增上緣若有煩惱若無煩惱 不應觀因緣若有煩惱若無煩惱不應觀等 應觀因緣若有罪若無罪 不 應

能

紁

薍

緣緣增上緣若雜染若清淨不應觀因緣若 增上緣若屬生死若屬涅槃不應觀因緣若 觀因緣若 若 緣緣增上緣若在內若在外若在 在內若在外若在兩間不應觀等無間 屬生死若屬涅槃不應觀等無間緣所緣緣 諸善薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 法若空若不空不應觀從緣生法若有相 應觀 緣所緣緣增上緣若世間若出世 樂若苦不應觀從緣生法若我若無我不從綠生法若常若無常不應觀從緣生法 觀 緣緣增上緣若可得若不可得復次善 因緣若可得若不可得不應觀等無間 從 緣生法 因 緣 雜染若清淨不應觀等無 若世 若淨若 間若出世間不應觀等 不浄不 應觀 兩 間線 從緣 間 間 緣 不 不 不 現緣應 所 所 應 生

漏不應觀從緣生法若生若滅不應觀從緣生法若意離若不遠離不應觀從緣生法若有漏若無鬼從緣生法若家離若不遠離不應觀從緣生法若觀從緣生法若寂静若不寂静不應觀從緣無相不應觀從緣生法若有願若無願不應

觀從緣生法若雜染若清淨不應觀從緣生惱不應觀從緣生法若世間若出世間不應 若無罪不應觀從緣生法若有 常不應觀行識名色六處觸 行般若波羅蜜多時不 可得若不可得復次善 法若屬生死若屬涅槃不應觀 生法若善若非善不應觀從緣生法若有 在内若在 死 愁歎苦憂惱若常若無常不應觀無 外若在 兩間 應觀無明若常若無 現諸菩薩摩訶薩修 不 應 觀 受愛取有生老 從緣生法若 從緣生法 煩惱若無 若 煩 罪

若遠離若不遠離不應觀無明若有為若無

應觀行乃至老死愁數苦憂惱若有為

若不遠離不應觀行乃至老死愁歎苦憂惱

無明若淨若不淨不應觀行乃至老死愁歎乃至老死愁歎苦憂惱若我若無我不應觀 苦憂惱若淨若不淨不應觀無明若空若不 樂若苦不應觀行乃至老死 應觀無明若我若無我不應觀行 怒歎苦憂惱 善不

樂若苦不

觀無明若有願若無願不應觀行乃至老死 乃至老死愁歎苦憂惱若有相若無相不應 空不應觀行乃至老死愁歎苦憂惱若空若 不空不應觀無明若有相若無相不應觀行 寂静若不寂静不應觀行乃至老死愁歎苦 **愁歎苦憂惱若有願若無願不應觀無明若** 憂惱若寂静若不寂静不應觀無明若遠離

若無為不應觀無明若有漏若 應觀無明若生若滅不應觀行乃至老死愁 歎苦憂惱若生若滅不應觀無明若善若非 行乃至老死愁歎苦憂惱若有漏若無漏不 觀無明若有煩惱若無煩惱不應觀行乃 乃至老死愁歎苦憂惱若有罪若無罪不 非善不應觀無明若有罪若無罪不應觀 **老死愁歎苦憂惱若有煩惱若無煩惱不應** 觀無明若世間若出世間不應觀行乃至老 死愁歎苦憂惱若世間若出世間不應觀 惱若屬生死若屬涅槃不應觀無明若在內 死若屬涅槃不應觀行乃至老死愁歎苦憂 苦憂惱若雜染若清淨不應觀無明若屬生 明若雜染若清淨不應觀行乃至老死愁歎 應觀行乃至老死愁數告憂惱若善若 無漏 不 應 觀 至.

兀 拞

龍

若在外若在兩間不應觀行乃至老死愁歎 觀布施波羅蜜多若樂若告不應觀淨戒安 精進靜慮般若波羅蜜多若常若無常不應 薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不應觀布 歎苦憂惱若可得若不可得復次善現諸菩 苦憂惱若在內若在外若在兩間不應觀無 施波羅蜜多若常若無常不應觀淨戒安忍 明若可得若不可得不應觀行乃至老死愁 忍精進静慮般若波羅蜜多若樂若苦不應 觀亦施波羅蜜多若我若無我不應觀淨戒

淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若淨若 應觀淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若 安忍精進靜慮般若波羅蜜多若我若無我 不應觀布施波羅蜜多若淨若不淨不應觀 淨不應觀布施波羅蜜多若空若不空不 不應觀淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多

般若波羅塞多若有願若無願不應觀布施 静不應觀布施波羅蜜多若速離若不遠離 若有願若無願不應觀淨戒安忍精進靜慮 蜜多若有相若無相不應觀布施波羅蜜多 空若不空不應觀布施波羅蜜多若有相 忍精進靜慮般若波羅蜜多若寂靜若不寂 波羅蜜多若寂静若不寂静不應觀淨戒安 無相不應觀淨戒安忍精進靜慮般若波羅

羅蜜多若有漏若無漏不應觀淨戒安忍精 若波羅蜜多若有為若無為不應觀布施波 觀布施波羅蜜多若生若滅不應觀淨戒安 進靜慮般若波羅蜜多若有漏若無漏不應 有為若無為不應觀淨戒安忍精進静慮般 若遠離若不遠離不應觀布施波羅蜜多若

安忍精進靜慮般若波羅蜜多若善若非善 觀布施波羅蜜多若善若非善不應觀淨戒 忍精進靜慮般若波羅蜜多若生若滅不應 觀淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若有 不應觀布施波羅蜜多著有罪若無罪不應

若無煩惱不應觀淨戒安忍精進靜慮般若 罪若無罪不應觀布施波羅蜜多若有煩惱 間不應觀布施波羅蜜多若雜染若清淨不 波羅蜜多若世間若出世間不應觀淨戒安 若波羅蜜多若屬生死若屬涅槃不應觀布 忍精進靜慮般若波羅蜜多若世間若出世 波羅蜜多若有煩惱若無煩惱不應觀布施 死若屬涅槃不應觀淨戒安忍精進靜慮般 雜染若清淨不應觀布施波羅蜜多若屬生 應觀淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若

施波羅蜜多若在內若在外若在兩間不應 若可得若不可得不應觀淨戒安忍精進静 內若在外若在兩間不應觀布施波羅蜜多 觀淨戒安忍精進靜慮般若波羅家多若在 際空散空無變異空本性空自相空共相空 空空大空勝義空有為空無為空車竟空無 現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不 淨不應觀外空乃至無性自性空若淨若不 觀內空若我若無我不應觀外空乃至無性 應觀外空乃至無性自性空若樂若苦不應 性空若常若無常不應觀內空若樂若苦不 慮般若波羅蜜多若可得若不可得復次善 自性空若我若無我不應觀內空若淨若不 應觀內空若常若無常不應觀外空內外空 切法空不可得空無性空自性空無性自

龍

有相 空乃至無性自性空若寂靜若不寂靜不 願不應觀 若有相若無相 至無性自性空若空若不空不應觀 觀內空若遠離若不遠離不應觀外空乃至 不應觀外空乃至無性自性空若有願若 若有為若無為不應觀外空乃至無性自性 無性自性空若遠離若不遠離不應觀內空 若無 應觀 相 內空若寂靜若不寂静不應觀 內空若空若不空不應觀 不 應觀外空乃至無性自性空 不應觀內空若有願若無願 外空乃 內空若 應 無

觀內空若有煩惱若無煩惱不應觀外空乃 若非善不 外空乃至無性自性空若 雜染若清淨不應觀外空乃至無 至無性自性空若有煩 若雜染若清淨不應觀內空若屬生死若屬 性自性空若世間若出世間不 内空若世間若出世間不應觀外空乃至無 涅與不應觀外空乃至無性自性空若屬生 死若屬涅槃不應觀內空若在內若在 應觀 內空若有 惱 若無煩惱不 有罪若無罪 罪若 應觀內空若 無 性自性空 罪

般若波羅蜜多時不應觀真如若常若無常內若不可得復次善現諸菩薩摩訶薩修行不可得不應觀外空乃至無性自性空若可內若在外若在兩間不應觀內空若可得若在兩間不應觀外空乃至無性自性空若在

空若有為若無為不應觀內空若有漏若

應觀外空乃至無性自性空若有漏

若

無

不應觀內空若隱若顯

| 不應觀

外空乃

岩

不應觀外空乃至無性

自性空若善

無性

自性空若隱若顯不

應

觀

内空若善

我若無我不應觀真如若淨若不淨一 若我若無我不應觀法界乃至不 法界乃至不思議界若樂若苦不應觀真如 若常若無常 生 觀 性法 法 定 法住 沊 應觀真如若樂若苦不 實際虚空界不思議界 虚 妄 性 變異 八思議界若 沊 應觀 遠離

若空若不空不應觀真如若有相若無相 法界乃至不思議 應觀法界乃至不思議界若有相若無 如若空若不 觀真 静若 不應觀法界乃至不 若 思議界若 示 不寂 寂静不應觀法界 如若有願若無願 有願若 空不應觀法 静不應觀 界若淨若不淨 無願 真如若 思議界若遠離若 界乃至不 乃至 不應 不應觀法界 一不思議日 心觀真如若 逺 雜若 不 思議界 木 相 界若 乃至 應 不 寂 不 觀 漆 不

> 如若有漏若無漏 界若有漏若 乃至不思議界 觀法界乃至不 不 應 觀 無漏 Í 如 若有 思議界若隱若顯不 不應 若有為若無為不 不應觀真如若隱若顯 觀法界乃至不思 為若 無為 术 應觀 應 觀 議 真

界若善若非 欟 界 真如若善若 雜 不應觀真如若有煩惱若無煩 雜 不 應觀 染若 思議界若世 染岩 乃至不思議界若有煩 真如若世間若出 應觀 清淨丕 法界乃至不思議 清 法界乃至不思議界若屬生 淨不 善 非善不應觀 應觀 間若 不應觀真 應觀真如若屬生死若 世間 出世 法界 惱若 間 界若有罪若 乃至不思議 如若有罪若 不 法界乃至 應觀法界 不 應觀真 惱 無 不應 煩惱 一不思議 無罪 乃至 觀 如若

龍

緻

蜜多時不 支若常若無常不應觀四念住若樂若若不 正斷四 四念住若 觀 聖道支若 應觀法界乃至不思議界若可得若不 復次善現諸菩薩摩訶薩修行般若波 浬 在 應 四正斷乃至八聖道支若樂若告不應 弊 觀法 两間 不 神足五 應 應 我若無我不應觀四念住若淨 我若無我不應觀 觀 觀 不應觀真如若可得若 界乃至不思議界若 四念住若常若無常不應觀 真如若在內若在外若 根五力七等覺支八聖道 四正斷乃至 在 内若 不可 在 倳 可 在 兩

念住若有

相若

無相

不應觀四正斷乃至

不浄不應

觀四

念住若空若不空不應觀

小净不應

觀四

正斷乃至八聖道支若淨

断乃至

八聖道支

(若空若不空不

寂靜不應觀四日 若有願若無願不 若不 觀四念住若有漏若無漏不 不應 若生若滅 四正斷乃至八 **遠離不應觀四念住若有為若無為不應** 四念住若有罪若無罪 苦滅不 聖道支若有 正斷乃至八聖道支若善若非善不 聖道支若有罪若 頳 壓道 觀四正斷乃至八聖道支若遠離若 寂静不應觀四念住若遠離若不 若 里支若有漏苦 應觀四念住若善若 不應觀 不 聖道支若有為若無為 正斷乃至八聖道 應 相若 不應觀四念住若寂静若 觀 四正 無相 無 四 斷 JE 不應 罪 無漏 斷乃至八聖道 乃 木 至八聖道 應觀四正斷乃 應觀 觀 木應觀 四正 非 支若寂静 四念 四念住若 斷 四念 乃至 應 逺 應 住

若屬涅槃不應觀四念住若在內若在外若 樂不應觀四正斷乃至八聖道支若屬生死 杂若清淨不應觀四念住若屬生死若屬涅 若清淨不應觀四正斷乃至八聖道支若雜 支若世間若出世間不應觀四念住若雜染 世間若出世間不應觀四正斷乃至八聖道 道支若有煩惱若無煩惱不應觀四念住若 内若在外若在兩間不應觀四念住若可得 頄 兩間不應觀四正斷乃至八聖道支若在 一個若無煩惱不應觀四正斷乃至八聖

若不可得不應觀四正斷乃至八聖道支若 行般若波羅蜜多時不應觀苦聖諦若常若 觀苦聖諦若樂若苦不應觀集滅道聖諦若 無常不應觀集滅道聖諦若常若無常不應 可得若不可得復次善現諸菩薩摩訶薩修

聖諦若有為若無為不應觀集滅道聖諦若

有為若無為不應觀苦聖諦若有漏若無漏

不應觀集滅道聖諦若有漏若無漏不應觀

樂若苦不應觀苦聖諦若我若無我不應觀 聖諦若空若不空不應觀苦聖諦若有相若 净若不淨不應觀集滅道聖諦若淨若不淨 集滅道聖諦若我若無我不應觀苦聖諦若 若不寂静不應觀集滅道聖諦若寂静若不 聖諦若有願若無願不應觀若聖諦若寂靜 應觀苦聖諦若有願若無願不應觀集滅道 無相不應觀集滅道聖諦若有相若無相不 不應觀苦聖諦若空若不空不應觀集滅道 觀集滅道聖諦若速離若不遠離不應觀苦 寂静不應觀苦聖諦若速離若不遠離不應

苦聖諦若生若滅不應觀集滅道聖諦若生

藏

題集滅道聖諦若有煩惱若無煩惱不應觀罪不應觀苦聖諦若有煩惱若無煩惱不應觀珠不應觀失滅道聖諦若有罪若無 雅若無罪不應觀集滅道聖諦若有罪若無 減道聖諦若善差非善不應觀集 減道聖諦若善

修行般若波羅塞多時不應觀告薩摩訶薩若可得若不可得復次善現諸告薩摩訶薩 其滅道聖諦若在內若在外若在兩間不應觀告 聖諦若在內若在外若在兩間不應觀告 聖諦若在內若在外若在兩間不應觀告 聖諦若有時若不可得不應觀等滅道聖諦若離外若在兩間不應觀等滅道聖諦若 重空諦若不可得復次善現諸告薩摩訶薩 整論若不可得復次善現諸告薩摩訶薩

若無常不應觀四無量四無色定若常若無常不應觀四靜慮若樂若苦不應觀四無量四無色定若我若無我不應觀四靜慮若淨若不應觀四無量四無色定若我若無我不應觀四靜慮若淨若不應觀四靜慮若有願若無顏四無量四無色定若淨若不應觀四靜慮若有願者無顏不應觀四無量四無色定若沒靜不應觀四無量四無色定若沒靜不應觀四無量四無色定若沒靜不應觀四無量四無色定若沒靜不應觀四靜慮若有相若無相不應觀四無量四無色定若沒靜不應觀四無量四無色定若沒靜不應觀四靜慮若有相若無相不應觀四靜慮若有顏若無利不應觀四靜慮若沒靜不應觀四靜慮若有爲若無為不應觀四無量四無色定若沒辭若不應觀四靜慮若有爲若無為不應觀四無量四無色定若沒辭若不應觀四靜慮若有爲若無為不應觀四無量四無色定若沒離若不遠離不應觀四靜慮若有爲若無為不應觀四無量四無色定若沒離若不遠離不應觀四無量四無色定若沒離若不遠離不應觀四無量四無色定若遠離若不遠離不應觀四無量四無色定若遠離若不遠離不應觀四無量四無色定若遠離若不遠離不應觀四無量四無色定若沒離若不遠離不應觀四無量四無色定若沒離若不遠離不應觀四無量四無色定若遠離若不遠離不應觀四無量四無色定若遠離若不遠離四無量四無色定若常若無為不應觀四無量四無色定若常若無為不應觀四無量四無色定若常之。

無色定若有為若無為不應觀四静處若有滿著無漏不應觀四無量四無色定若有滿著無漏不應觀四靜處若生若滅不應觀四靜處若無漏不應觀四靜處若生若滅不應觀四靜處若無漏不應觀四靜處若生若滅不應觀四靜處若有滿著無漏不應觀四無量四無色定若有滿無色定若有為若無為不應觀四無色定若有滿無色定若有為若無為不應觀四無色定若有滿

若世間若出世間不應觀四無量四無色定無色定若有煩惱若無煩惱不應觀四靜慮靜慮若有煩惱若無煩惱不應觀四無量四四無量四無色定若有罪若無罪不應觀四四無量四無色定若有罪若無罪不應觀四

應觀四靜慮若在內若在外若在兩間不應觀四無量四無色定若屬生死若屬涅槃不淨不應觀四靜慮若屬生死若屬涅槃不應淨不應觀四靜慮若屬生死若屬涅槃不應清淨不應觀四無量四無色定若雜染若清若世間若出世間不應觀四靜應若雜染若

應觀八解院若淨若不淨不應觀八勝處九四無量四無色定若可得若不可得復次善四無量四無色定若可得若不可得復次善期諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不應觀八解脫若常若無常不應觀八勝處九次第定十編處若常若無常不應觀八勝處九次第定十編處若常若無常不應觀八勝處九次第定十編處若常若無常不應觀八勝處九次第定十編處若樂若苦不應觀八解脫若無常不應觀八解脫之,與四無量四無色定若在內若在外若在兩級

若無相不應觀八解脫若有願若無願不應相不應觀八勝處九次第定十編處若有相處若空若不空不應觀八解脫若有相若無炭等空若不空不應觀八勝處九次第定十編次第定十編處若淨若不淨不應觀八解脫

龍

若滅 若滅 次第定十編處若有為若無為不 處 脱若有漏若 十編處若有 八解脫若 九次第定、 處九次第定十二 觀 應觀 不應觀 不應觀 八解脫若 解脫 十編處若遠離若不遠離 無漏 有為若無為不 潘若 八解 八勝處九次第定 若寂静若 漆 離若 徧 無漏不應觀 脱若善若 不 應觀 處若寂靜若 不 處 不寂静 八勝處 漆 、應觀八勝 若有 非 離 八解脫 善不 九次第 應觀 (不寂 願若 不應觀 應觀 徧 處若 應觀 處 若 静 不 勝不 生定解 應 九 生

> 若雜 定 烿 定 徧 若 <del>-}</del>-染若清 世 徧 若雜染若清淨不 徧 問若 處 處 若 若 净不 世 出 有 間 世 煩 若出 應觀八勝處九次第定若出世間不應觀八解 間 惱 不 若 應觀 應觀 無 頄 八勝 惱 解脫若屬 不 處 九 觀 次 脱第 生

諸菩薩 炭若屬生 死若屬 次第 内若 若 解 定 觀 解 + 肞 空 門若常 一解陀 徧 脫 在 定 不 外老 十編處 處若 若可得若不可得 應觀 摩訶薩修 涅 一死若屬 樂不應觀 門若常若無常不 在 在 若 無 若 桐 内 無 兩 常不 若在 可得 無 行般若波 闁 湟 八勝處 操不 願 不 應觀 外若在 若 解 應觀 不 應 熪 不 應觀 羅 八勝處 應觀 PH 可 觀 九次第定 空 蜜多 岩 裑 解 两 解 樂若 復 間 無 脫 八 勝處 秲 脫 次善 不 Pg 桐 九 次 苦 應 若 若 不 無 第 應 觀 願 現 在 徧 九

第定

+

徧

處

若有罪若

無罪

不應

觀

解

煩

惱

若無煩

勝

處

九

解脱

若

有

罪若

無

罪

朩

應觀

勝處

九

脱次觀

九次第

定十

編處若善若

非善

不應

不 無 淨 解 相 無 脫 不應觀空 不 類解脫 門著 淨 不 脫 我若 門若 應 門若空若不 一解脫門 觀 無我 無 相 若空若 無 不 應 願 觀空解 空不 解 不 脫 門若 應觀 空 觀 脫 不 無 應 阿 淨 空 相 觀

解脫 無願 若 熪 漏 應觀 脫 相 若 PF 若 觀 無 無 門若 若 願 空解 有 若 無 無 不 願 應觀 有 相 解 漏 相 不 有 為若 應觀 有為若 若 無 肜 不 肜 相 應觀 無相 阴若 空 若 阿若 願 無 解 解 無 無 無相 為 無為 遠 脫 逺 脫 不 相 相 應觀空 門若寂 不 F 無 離 不 離 無 應 應 若寂 不應 願 若 若 鞠 願 觀 解 尔 不 解脫 解 觀 静若 熪 空 逺 静 遠 無 門若 若 脫 無 離 解 離 相 門若 相 PĪ 脫 無 不 不 不 不 無 有 若 寂 應 癄 寂 願 觀 静 有 若 願 静 願 觀 有 解 有 若 願 空 無 不 不 肊

門若 在 脫 在 生 死若屬涅 觀空解脫門若世 無 無相 應觀 門若善 善若 不 若 無 内若 外若 死若屬涅 **、願解脫** 19 應 相 無 雜染若清淨不 若雜染若清淨不應觀 無額 空解 觀 非 無 漏 在 在 善す 無 若 願 外若 操不 門若世 兩 解脫門若 脫 相 非 不 解 間 黎 門若 應觀 善不 無 脫 在 應 不 不 額 門若 應 間若出世 兩 襲 間若出世間 應 空解脱 有煩 解脫門若有罪若 應 觀 觀 應觀 別 無 有 生若 觀 脫 無 空 相 煩 匘 無 應 桐 無 解 空 惱 若 門若 滅 相 觀空 間 無 願 一解脫 脟 無 若 無 無 生 不 願 解 PF 不 不 無 相 煩 若滅 應 有 願 應觀 門若 解 脫 應 若 煩 解 無 觀空 惱 罪 解 門若 脫 在 願 觀 惱 肞 無罪 脱門 若 不 不 PF 門 內 屬 解 空 無 應 無 不 解 生 應 觀 相 罪 若

三五五

龍

敝

龍

樂著 觀陀羅足門若樂若苦不應觀三摩地門若 若無常不應觀三摩地門若常若無常不應 行般若波羅蜜多時不應觀 可得若不 可得若不 岩不 可得 應觀 可得復次善現諸菩薩摩訶薩修 陀羅尼 不應觀無相 門若我若 無願 陀羅 解脫 尼門若常 無我 P 不 應

寂静不應觀陀羅尼門若遠離若不遠離不靜若不寂静不應觀三摩地門若寂静若不地門若有願若無願不應觀陀羅尼門若寂地門若有願若無願不應觀陀羅尼門若有願若無願不應觀三摩 差無相不應觀三摩地門若有相若無相不

若滅 羅尼門若有為若無為不應觀三摩地門若 應觀三摩地門若遠離若不遠離不應觀 陀羅尼門若生若滅不應觀三摩地門若生 有為若無為不應觀陀羅尼門若有漏若無 漏不應觀三摩地門若有漏若無 罪 有罪若無罪不應觀三摩地門若有罪若無 三摩地門若善若非善不應觀陀羅尼門 應觀三摩地門若有煩惱若無煩惱不應 不應觀 染若清淨不應觀三摩地門若雜染若清淨 門若世間若出世間不應觀 陀羅尼門若世間若出世間 觀三摩地門若屬生死若屬涅槃不應觀 不應觀陀羅尼門若有煩惱若無煩惱 不應觀陀羅尼門若善若非善不應觀 院羅尼門若屬生死若屬涅槃不 陀羅尼 不應觀三摩地 《漏不應觀 門若雜 不 應

觀三摩地門若我若無我不應觀陀羅足

若淨若不淨

不應觀三摩地門若淨若不

淨

門

不應觀陀羅尼門若空若不空不應觀三摩

地

門若空若不空不應觀

陀羅尼門若有相

般 若 波羅蜜多經 修行般若波羅蜜多時不應觀極喜地若常 若 羅 可得若不可得復次善現諸菩薩摩訶薩 尼門若可得若不可得不應觀三摩地 尼門 地門若在內若在外 若在内若在 外若在 若在 兩 兩 間 間 不應觀 觀 門

相若 不應觀 應觀 地若我若 觀 至法雲地若空若不空不應觀極喜地若有 喜地若我若無我不應觀離垢地乃至法 若常若無常不應觀極喜地若樂若苦 勝 若 無常不 地現前地速行地不動 離坊 無相 極喜地 離 地乃至法雲地若樂若苦不 無我 **垢地乃至法雲** 應 應觀離坊地乃至法雲地 若空若不空 觀 不 離 應觀 垢地發光地 極喜 地岩 不應觀離 地善慧地法 地若淨若 淨若 焰慧 ,應觀極 垢 不淨 地 雲地 不應 地 不 極 木 淨 雲 難

至法 喜 善 垢 非善不應觀雜 應觀離垢 相若 不 有為若無為不應觀極喜地若有漏若 有為若無為不應觀離垢地 法雲地若遠離 喜地若遠離若不遠離不應觀離坊地 地乃至法雲地若寂靜若不 應觀極喜地若寂静若不寂 應觀極 地乃至 應觀離垢地乃至法雲地若有漏若 地若有煩惱若無煩 不應觀極喜地若有 雲地苦生若滅不 無相 法雲地若有罪若無罪不應 喜地若生若滅不應觀離垢 地乃至法雲地若 若不 觀極喜地若 坊地乃至法雲地若善 遠 應觀 罪若無罪 悩不應觀 離 不 應觀 有願若 極 乃至法雲 寂静 有 静 唐地老 願若 苶 極喜地若 應觀離 離 不 不 應 垢 無額 應 無願 觀 無漏 無漏 地若 觀 若 地 地 乃至 觀 非 極 不 垢

三五 七

能

敝

雲地 至法雲地若有煩惱若無煩惱不應觀 地若世間若出 染若清淨不應觀極喜地若屬生死若屬涅 染若清净不應觀離垢地乃至法雲地若雜 若世間若出世間不應觀極喜地若雜 世 間 不應觀離垢地乃至法

樂不應觀離垢地乃至法雲地若屬生死若 兩 屬涅槃不應觀極 我若無我不應觀六神通若我若無我不應 苦不應觀六神通若樂若若不應觀 波羅蜜多時不應觀五眼若常若無常不應 可得不應觀離 不可得復次善現諸菩薩摩訶薩修行 外若在了 間不應觀離垢地乃至法雲地若在內若 六神通若常若無常不應觀五眼若樂若 兩 間 · 始地乃至法雲地若可得若 不應觀極喜地若可得若不 喜地若在内若在外若在 五眼若 般若

> 觀五 若有 若不遠離不應觀六神通若遠 不淨不應觀 若有為若無為不應觀五眼若有漏若無漏 神通若寂靜若不寂静不應觀 通若空若不 願不應觀五眼若寂靜若不寂靜不應觀 不應觀六神通若有相若無相 不應觀五眼若有為若無為不應觀六神通 眼若净若不净不 願若無願不應觀六神通若有願若 五眼若空若不 空不應觀五眼若有相若無 應觀 空不應觀六神 六神 不應觀五 五眼若遠 雜若不遠離 通若 淨 眼 桐

若 不 善不應觀五眼若有罪若無罪不應 五眼若善若非善不應觀六神通若善若 通若有罪若無罪 應觀六神通若有漏 生若滅不應觀六神通若生若滅不 應觀五 若無 服 漏 若有煩 不 應 觀六神 觀 應觀 五 眼 非

若在兩間不應觀五眼若可得若不可得不 外若在兩間不應觀六神通若在內若在外 五眼若屬生死若屬涅槃不應觀六神通若 應觀六神通若可得若不可得 屬生死若屬涅槃不應觀五眼若在內若在 清淨不應觀六神通若雜染若清淨不應觀 通若世間若出世間不應觀五眼若雜染若 不應觀五眼若世間若出世間不應觀六神 無煩惱不應觀六神通若有煩惱若無 源烟惱

大般若波羅蜜多經卷第十二

掉云陀

等摩 尼

心底菩語 住此不也 一云失此 境等持云 性持惡總 口謂不持 持離生調

··沈 生三摩地梵語

三五九

甙

龍

常不應觀 多時不應觀 復次善現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅 觀佛十力若我若無我不 畏 無所畏四 凝佛 無 分教誠教授品第七之三 十八佛不 凝 四 解十八佛不共法若淨若 力若空若 -無礙解十八佛不共法若樂若苦不 力若净若不淨不應觀 解十八佛不共法若我若無我不 無礙解十八佛不共法若常若 佛十 Ξ 佛十力若常若無常不應觀 不空不應觀 共法若空 力若樂若苦不 法 師 玄奘 若 應觀四無所畏 四無所 不 不淨不 四 應觀 無 不 所畏 應觀 畏 四 應 四 無 應 無 觀 四 佛 地三 觀四應 所 銮 四 無 礙佛

> 佛十力若寂 礙十 解 觀 無 凹 不 不 無礙 所畏 應觀 力若 解 遠 四 無所畏 離 + 無為不應觀佛十力若有漏若無漏 佛 不應觀 有 解 四 佛十力若遠離若 佛 無礙 願 不 十八佛不共法若寂静若不 静若不 不共法 共法 四無凝解十八佛不共法若 若 解十八佛 佛十 無 願 若 力若有為若無為不應 寂静 若 不 有 有願若 應 柏 **示應觀** 觀 若 不遠離不應觀 不 共法若遠 四 無 無 相 無 配四無所畏 所 不 願 迅 應 不應 寂静 四 觀 離 有 無 觀 四 梛

應觀 漏 四 無所畏 若 四 無 應 無 吗 所 無 觀 漏 畏 礙 四無 佛 不 · 應觀 / / 應觀 / / 四無 解 1 力若善若非善不 礙 八佛 十八佛 解 十八佛不 不共法若善若非 力若 不共法若 生若滅 共法若

刀若有相

若

無

相

水應

觀

四

無

所

四

若不可得不應觀四無所畏四無礙解十

内若在外若在

兩間不應觀

佛

十力若可得

礙

親佛十力若在內若在外若在兩間不

應

四無所畏四無礙解十八佛不共法若在

解十八佛不共法若屬生死若屬涅槃不

若屬生死若屬涅槃不應觀四無所畏

四無

出世間不應觀四無所畏四無礙解十八佛 雜祭若清淨不應觀四無所畏四無礙解十 不共法若世間若出世間不應觀佛十力若 應觀四無所畏四無礙解十八佛不共法若 佛不共法若雜染若清淨不應觀佛 罪不應觀佛十力若有煩惱若無煩 畏四 、 惱若無煩惱不應觀 應觀 無礙解十八佛不共法若有 佛 力若 有罪若無 佛十 罪 力若世間若 不 應 惱 罪若 觀 Ď 四

有

無所

不

若無常不應觀大慈若樂若若不應觀大悲 大喜大捨若樂若苦不應觀大慈若我若無 慈若常若無常不應觀大悲大喜大拾若 **薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不應觀** 佛不共法若可得若不可得復次善現諸 相若無相 我不應觀大悲大喜大捨若我若無我不 若淨若不淨不應觀大慈若空若不空不應 觀大慈若淨若不淨不應觀大悲大喜大 若有相若無相不應觀大悲大喜大捨若有 觀大悲大喜大捨若空若不空不應觀大慈 觀大悲大喜大捨若有願若 若寂靜若不寂靜不應觀大慈若遠離若不 慈若寂靜若不寂靜不應觀 **遠離不應觀大悲大喜大捨若遠離若不遠** 不應觀大慈若有願若無願 無願 大悲大喜大捨 不應觀 應

能

能

漏若無漏 若有罪若 喜大捨若生若滅不應觀大慈若善若非善 雜染若清淨不應觀大慈若屬生死若屬涅 無漏不應觀大慈若生若滅不應觀大悲大 大喜大捨若有為若無為不應觀大慈若有 煩惱不應觀大慈若世問若出世間不應觀 大慈若有罪若無罪不應觀大悲大喜大拾 不應觀大悲大喜大捨若善若非善不應觀 慈若雜染若清淨不應觀大悲大喜大捨若 大悲大喜大抢若世間若出世間不應觀大 煩惱不應觀大悲大喜大捨若有煩惱若無 木 應觀大慈若在內若在外若在 應觀大悲大喜大捨若屬生死若屬涅 應觀大慈若有為若無為不應觀大悲 無罪不應觀大慈若有煩惱若無 不應觀大悲大喜大捨若有漏若 一兩間不

相若無相不應觀 三十二大士相若空若不空不應觀八十隨 若我若無我不應觀三十二大士相若淨若 若苦不應觀八十隨好若樂若苦不應觀三 間丕 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時不應觀 好若空若不空不應觀三十二大士相若有 十二大士相若我若無我不應觀八十隨好 三十二大士相若常若無常不應觀八 悲大喜大拾若可得若不可得復次善現諸 不淨不應觀八十隨好若淨若不淨不 好若常若無常不應觀三十二大士相若 應觀大悲大喜大捨若在內若在外若 應觀三十二大士相若有 、十隨好若有願若無願不應觀三十二 應觀大慈若可得若不可得不應觀大 八十随好若有相若 願若無願 十隨 應觀 在 樂

遠離若 随好若善若非善不應觀三十二大士相若 若生若滅不應觀八十隨好若生若滅 觀三十二大士相若善若非善不應觀 隨好若有漏若無漏不應觀三十二大士相 三十二大士相若有漏若無漏 為不應觀八十隨好若有為若無為不應 若寂靜若不 大士相若寂 不遠離不應觀三十二大士相若有為若無 不速離不應觀八十隨好若速離 静若不 寂靜不應觀三十二大士相若 寂 静不應觀 不應觀 十隨 八九應 入十 觀 若 好

惱 有罪若無罪不應觀八十隨好若有罪若 應觀三十二大士 不應觀 不應觀三十二 十隨好若世 八十億 好若有煩 間若出世間不應觀 相若世間若出世間 大士相若有煩 俗若 無煩 惱若 不應 惱 無 三十 煩 不 無

應觀 得若不可得不應觀八十隨好若可得若不 若屬涅槃不應觀三十二大士相若在內若 淨不應觀恒住捨性若淨若不淨不 法若樂若苦不應觀恒住捨性若樂若苦不 羅蜜多時不應觀無忘失法若常若無常不 可得復次善現諸菩薩摩訶薩修行般若波 在外若在兩間 生死若屬涅槃不應觀八十隨好若屬生 應觀無忘失法若我若無我不應觀恒住拾 在外若在兩間不應觀 忘失法若空若不空不應觀恒住捨性若 性若我若無我不應觀無忘失法若 二大士 恒住捨性若常若無常不應觀無忘失 染若清淨不應觀三十二 相若雜染若清淨不 不應觀三十二大士相若可 八十隨好若在內若 應觀 大士相差 十隨好 應觀 净若 屬

札

靜不應觀恒住捨性若寂靜若不寂靜不應願若無願不應觀無忘失法若寂靜若不寂失法若有願若無願不應觀恒住捨性若有失法若有願若無願不應觀恒住捨性若有相若無相不應觀無忘若不空不應觀無忘失法若有相若無相不

無忘失法若有煩惱若無煩惱不應觀恒住粮性若遠離若不應觀恒住捨性若有漏若無漏不應觀經底失法若有為若無為不應觀無忘失法若有漏若無漏不應觀無忘失法若有漏若無漏不應觀無忘失法若善者非善不應觀恒住捨性若遠離若不應觀經住捨性若遠離若不應觀經住捨性若遠離若不應觀經住捨性若凍滿不應觀經住捨性若凍滿不應觀經往捨性若有獨對無感失法若事,不應觀經在後性若遠離若不應觀經往後性若遠離不應觀經之失法若

若世間若出世間 若樂若苦不應觀 捨性若有煩惱若無煩惱不應觀無忘失法 觀道相智一切相智若我若無我不應觀 應觀道相智一切相智若常若無常不應觀 在內若在外若在兩間不應觀無忘失法若 在內若在外若在兩間不應觀恒住捨性若 性若屬生死若屬涅槃不應觀無忘失法若 **忘失法若屬生死若屬涅槃不應觀恒住拾** 若出世間不應觀無忘失法若雜染若清淨 波羅蜜多時不應觀一切智若常若無常不 不可得復次善現諸菩薩摩訶薩修行般若 可得若不可得不應觀恒住捨性若可得若 不應觀恒住捨性若雜染若清淨不應觀無 切智若樂若苦不應觀道相智一切相智 不應觀恒住捨性若世間 一切智若我若無我不

相智若生若诚不應觀一

切智若善若非善

應觀一切智若生若滅不應觀道相智一切

若有為若無為不應觀道相

智一

切相

有為若無為不應觀一切智若有漏若無

應觀道相智一切相智若有漏若無

漏

若淨若不淨不應觀一切智若空若不空 觀道相智一切相智若寂静若不寂静不應 無願不應觀一切智若寂靜若不寂靜不應 **若無願不應觀道相智一切相智若有願若** 相智若有相若無相不應觀一切智若有願 應觀道相智一切相智若空若不空不應觀 切智若淨若不淨不應觀道相 切智若有相若無相不應觀道 切相智若遠離若不遠離不應觀一 切智若遠離若不遠離不應觀道相 智 相智一切 切 切智 相 智

觀道相智一切相智若雜染若清淨不應觀 出世間 切相智若可得若不可得復次善現諸菩薩 智若在內若在外若在兩間不應觀道相 摩訶強修行般若波羅蜜多時不應觀預流 出世間不應觀道相智一 有煩惱若無煩惱不應觀一切智若世間若 煩惱若無煩惱不應觀道相智一切相智若 切相智若有罪若無罪不應觀一切智若有 觀一切智若有罪若無罪不應觀道相智 不應觀道 切智若屬生死若屬涅槃不應觀道相智 切相智若在內若在外若在 切相智若屬生死若屬涅槃不應觀 切智若可得若不可得不應觀道 不應觀一切智若雜染 稻智一 切相智若善若非善不 切相智若世間 兩間不應觀 若清淨不應 相智一

龍

獨党善提若常若無常不應觀一來不還阿羅漢果獨党善提若常若無常不應觀一來不還阿羅漢果獨學善提若有相若無相不應觀一來不還阿羅漢果獨學善提若有相若無相不應觀一來不還阿羅漢果獨學善提若有相若無相不應觀一來不還阿羅漢果獨學善提若有相若無相不應觀一來不還阿羅漢果獨學善提若有相若無相不應觀一來不還阿羅漢果獨學善提若有賴若無相不應觀一來不還阿羅漢果表育顏若無額不應觀一來不還阿羅漢果表育顏若無額不應觀一來不還阿羅漢果果獨學善提若有顏若無相不應觀一來不還阿羅漢果果獨學善提若有顏若無相不應觀一來不還阿羅漢果果獨學善提若有顏若無相不應觀一來不還阿羅漢果果獨學善提若有顏若無相不應觀一來不還阿羅漢果果獨學善大我靜不應觀一來不還阿羅漢果果

若有漏若無漏不應觀一來不還阿羅漢果果獨覺菩提若有為若無為不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有為若無為不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若遠離若不遠離不應觀預流

不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若世間若無煩惱不應觀預流果若有照若無罪不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有罪若無應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱罪不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有罪若無不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有罪若無不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若有類惱不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若世間若出世間

不應觀一 屬生死若屬涅槃不應觀預流果若在內若 槃不應觀一來不還阿羅漢果獨覺菩提若 染若清淨不應觀預流果若屬生死若屬涅 間若出世間不 一來不還阿羅漢果獨覺菩提若 應 觀 預流果若雜染若 清

薩摩訶薩行若我若無我不應觀諸佛無上 觀 善現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時 阿羅漢果獨覺菩提若可得若不可得復次 預流果若可得若不可得不應觀一來不還 獨覺菩提若在內若在外若在 在外若在 應觀一 觀諸佛無上正等菩提若常若無常不 無上正等菩提若樂若苦不應觀一 切菩薩摩訶薩行若樂若若不應觀諸 切菩薩摩訶薩行若常若無常 兩間不應 觀 一來不還 两間 鬥 不應觀 羅漢 切菩 應 果 木

有願差 訶薩 菩提若淨若不淨不應觀一切菩薩摩訶薩 若空若不空不應觀一切菩薩摩訶薩行若 正等菩提若我若無我 行若空若不空不應觀諸佛無上正等菩提 菩提若遠離若不遠離不應觀 若寂静若不寂静不應觀 寂靜若不寂靜不應觀諸佛無上正等菩提 有 有 有 等菩提若有為若無為不應觀 行若遠離若不遠離不應觀諸佛無上正等 訶薩行若有為若無為不應觀諸佛無上正 願若無願 桐若 相若 行若净若不净不應觀諸佛無上 無相不應 無願 無相 不應觀諸佛無上正等菩提若 不應觀一 不應觀諸佛無 觀一 切菩薩摩訶薩行若 切菩薩摩訶薩行若 應觀 上正等菩提若 切菩薩摩訶 一切菩薩摩 切菩薩 切菩薩摩 正等

七

龍

藏

若無罪] 若非善 等菩提若有漏 訶薩 提若生若減不應觀一切菩薩摩訶薩行 訶薩行若生若滅不應觀諸 若 無罪不應觀 行若有 無煩惱不應觀諸佛無上正等菩提若罪不應觀一切菩薩摩訶薩行若有煩 非善不應觀諸佛無上正等善提若善 惱 岩無煩惱 不應觀 不應觀 漏 若 若 諸佛無上正等菩提若有罪 一切菩薩摩訶薩行若有罪 無 無 不應觀一切菩薩摩訶薩 漏 漏 不應 不 應觀諸佛 觀 佛無上 切菩薩 正等菩 無 上 若

行若世 提若 行 間若 世間 若 若 若雜 屬生 雜 若出世 出世 染若清淨不 染若清 死若屬涅槃 間 間不 不 浄不 應觀諸 應觀 應觀 應 觀 不 諸 佛 應觀諸 切菩薩 佛無上 無上 jΕ 正 等 摩 波羅蜜 上正 若 行 得 切菩薩摩 波羅蜜 别 隓 波 波 不 在 修 羅蜜多亦 羅蜜多時於一切法住 大空勝義空有為空無為空畢竟空無際 两 多能住內

旌

能

修净戒

安

忍精

進

静

慮般

空水

能

住外

空内外空空

不應觀諸佛無 可得若不可得復次善現諸菩薩摩訶薩 見在無為界中何以故善現諸菩薩摩 般若波羅蜜多時若菩薩摩訶薩若般 無異分别善 上等菩提 不可得不應觀諸佛無上正等菩提 行 間 多著此二名俱不見在有為界中亦 般若波羅蜜多時於一切法不起 不 訶 若 應觀一切菩薩摩訶薩行若 薩 上正等菩提若在 行若 屬 現是菩薩摩訶薩修 生 死若屬 在 内若 無分 在外 浬 别能 槃 若 内若在 不 行般 在 應 修 兩 騪 布 訶

切法空不一 變異性平等性離生性法定法住實際空能住真如亦能住法界法性不虚妄 思議界能修四念住亦能修四正 空無變異空本性 可得空無性 空自 空自 胜 相 空無 空 共 性 相 性 自 斷 空 虚 空 四 不

聖 神 勝修 地垢 能 傪 諦亦 神通 不動地善慧地 地發光地焰 處九 四無 足五 修 無相 慈大悲大喜大捨十八佛不共法 次第定十編處能 量 根 切三摩地門能修極喜 無 能 能修佛十 四無 願解脫門能修一 五 住集滅道 力七等覺支 是地極難 **、色定能修** 力亦能 法 雲地 聖諦 修空 勝地 能修 修四無所畏四 八解脫亦能 能修四静慮 八聖道支能 切陀羅尼 一解脫門 地亦 五 現 五眼亦能修光亦能修雜 79 修亦 住 亦 無 能 入能 亦

薩於如是 耳鼻舌身意觸不著眼觸為線所生諸受若 識界不著耳鼻舌身意識界不著眼觸不 意界不著色界不著聲香味觸法界不著眼 著聲香味觸法處不著眼界不著耳鼻舌身 覺名假施設法假施設善現是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時應如實 於名法假如實覺已不著色不著受想行 善達實相了知其中無染淨故復次善現諸 菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜 亦能 不著眼處不著耳鼻舌身意處 蜜多名难正勤求一 修 訶薩名不 無 修道 失法 特不 見般若波羅蜜多不見般若波羅 相 智 見菩薩摩訶薩 能 一切 修恒 切智智何 相 智善現是菩薩摩訶 住 捨性 多於一 能修 不著色處不 以故善現是 不見菩薩摩 切法 切智

三六九

能

緣所生諸受若樂若苦若不苦不樂不著地 緣所緣緣增上緣及從緣所生法不著無 不著水火風空識界不著因緣不著等無 不苦不樂不著耳鼻舌身意觸 死

著淨戒安忍精進靜慮般若方便善巧妙願 明不著行識名色六處觸受愛取有生老 愁歎苦憂惱不著有為界不著無為界不著 際空散空無變異空本性空自相空共相 空空大空勝義空有為空無為空畢竟空無 有漏界不著無漏界不著布施波羅蜜多不 界不思議界不著四念住不著四正 變異性平等性雜 性空不著真如不著法界法性 力智波羅蜜多不著內空不著外空內外空 切法空不可得空無性空自性空無性 生性法定法住實際虚空 不虚妄性不 上斷四神 自

> 量四無色定不著八解脫不著八勝處 諦不著集滅道聖諦不著四靜慮不著四 足五根五力七等覺支八聖道支不著苦 解脫 第定十編處不著空解脫門不著無相無願 著大悲大喜大捨不著三十二大士相不著 著五眼不著六神通 極喜地不著離坑 所畏四無礙解十八佛不共法不著大慈不 地 現前地速 門不著陀羅尼門不著三摩地門不著 行地 不動地善慧地法雲地 地發光地焰慧地極難 不著佛十力不著四無 元次 勝

著一切智不著道相智一切相智不著 果不著一來不逐阿羅漢果獨覺菩提 八十隨好不著無忘失法不著恒住捨性 切菩薩摩訶薩行不著諸佛無上正等菩 不著我不著有情命者生者養者士夫補 不著 預

增益

一四念住

四正斷四神足五根五力七等

性

法定法住實際虚空界不思議界亦能

空本性空自相空共相空一切法空不可得

空無性空自性空無性自性空亦能安住真

如法界法性不虚妄性不變異性平等性離

有能著所著著處著時不可得故如是善現不著方便善巧所以者何以一切法皆無所 著名不著相不著嚴淨佛土不著成熟有情 諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多於一切 不著異生不著聖者不著菩薩不著如來不 静慮般若方便善巧妙願力智波羅蜜多亦 法無所者故便能增益布施淨戒安忍精進 能安住内空外空内外空空空大空勝義空 有為空無為空畢竟空無際空散空無變異 意生儒童作者受者起者知者見者

能圓滿佛十力四無所畏四無礙解十八佛 光地焰慧地極難勝地現前地遠行地 脫八勝處九次第定十編處亦能增益 盐 圓滿三十二大士相八十隨好亦能圓 地善慧地法雲地亦能圓滿五眼六神通 尼門三摩地門亦能 能安住菩薩不退轉地亦能園滿 相無願解脫門亦能趣入菩薩正性離 覚支八聖道 不 忘失法恒住捨性亦能圓滿 嚴淨自佛土故為見如來應正等覺及為見 佛國至一佛國為欲成熟諸有情故為欲 切相智亦得菩薩最勝神通具神通 共法亦能圓滿大慈大悲大喜大捨亦能 四静慮四 無量四無色定亦能增益 支亦住若集滅道聖諦亦能 圓滿極喜地離 一切智道 一切陀羅 垢 不動 已從 地發 袹 生亦 空無 八解 滿 亦 無

不不也世尊提次善現所言菩薩摩訶薩不不也世尊與處是菩薩摩訶薩不不也世尊事則處是菩薩摩訶薩不不也世尊即東東古身意處是菩薩摩訶薩不不也世尊即處中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊語處不不也世尊語處不不也世尊語處不不也世尊語人菩薩摩訶薩不不也世尊語處有菩薩摩訶薩不不也世尊語處不不也世尊語處有菩薩摩訶薩不不也世尊語處有菩薩摩訶薩不不也世尊語處有菩薩摩訶薩不不也世尊祖眼處有尊於一人世尊一人

薩不不也世尊色處中有菩薩摩訶薩不不 尊菩薩摩訶薩中有聲香味觸法處不不也 世尊雜色處有菩薩摩訶薩不不也世尊雜 也世尊聲香味觸法處中有菩薩摩訶薩不 不也世尊菩薩摩訶薩中有色處不不也世

身意界是菩薩摩訶薩不不也世尊異眼界 眼界是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌 復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即 聲香味觸法處有菩薩摩訶薩不不也世尊 是菩薩摩訶薩不不也世事異耳鼻舌身意

薩摩訶薩中有色界不不也世尊菩薩摩訶 味觸法界中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩 薩中有聲香味觸法界不不也世尊雜色界 尊色界中有菩薩摩訶薩不不也世尊聲香 異聲香味觸法界是菩薩摩訶薩不不也世 者於意云何即色界是菩薩摩訶薩不不也 薩不不也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩 也世尊異色界是菩薩摩訶薩不不也世尊 世尊即聲香味觸法界是善薩摩訶薩不不 不不也世尊離耳鼻舌身意界有菩薩摩訶

界有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所 薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界 言菩薩摩訶薩者於意云何即眼識界是善 有菩薩摩訶薩不不也世尊離聲香味觸法 是菩薩摩訶薩不不也世尊異眼識界是菩

菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有

薩摩訶薩不不也世尊耳鼻舌身意界中有

眼界不不也世尊菩薩摩訶薩中有耳鼻舌

身意界不不也世專離眼界有菩薩摩訶薩

界是菩薩摩訶薩不不也世專眼界中有菩

龍

龍

有眼識界不不也世尊菩薩摩訶薩中有耳有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不中 達摩訶薩不不也世尊 其身舌身意識界中 是菩薩摩訶薩不不也世尊 眼識界中有菩薩摩訶薩不不也世尊 異耳鼻舌身意識界

意云何即因緣是菩薩摩訶薩不不也世尊

不也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於

即等無間緣所緣緣增上緣是菩薩摩訶薩

也世尊離水火風空識界有菩薩摩訶薩不

界不不也世尊離地界有菩薩摩訶薩不不

所生諸受有菩薩摩訶薩不不也世尊復次 善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即地界 是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識 摩訶薩不不也世尊離耳鼻舌身意觸為緣 菩薩摩訶薩不不也世尊地界中有菩薩摩 薩摩訶薩不不也世尊異水火風空識界是 界是菩薩摩訶薩不不也世尊異地界是菩 摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有地界 訶薩不不也世尊水火風空識界中有菩薩 不不也世尊菩薩摩訶薩中有水火風空識

> 薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有因 訶薩不不也世尊因緣中有菩薩摩訶薩不 世尊異等無間緣所緣緣增上緣是菩薩摩 不也世尊等無間緣所緣緣增上緣中有菩 不不也世尊異因緣是菩薩摩訶薩不不

所緣緣增上緣不不也世尊離因緣有菩薩 緣不不也世尊菩薩摩訶薩中有等無間緣 摩訶薩不不也世尊離等無間緣所緣緣增 上緣有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現 所言菩薩摩訶薩者於意云何即緣所生法 是菩薩摩訶薩不不也世尊異緣所生法是 菩薩摩訶薩不不也世尊線所生法中有善 薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有緣 所生法不不也世尊離緣所生法有菩薩摩 訶薩不不也世尊

| <br> |              |         |
|------|--------------|---------|
| 地工   | 大般若波羅蜜多經卷第十三 | 新級乾隆大藏經 |
|      |              | 三七六     |

薩摩訶薩者於意云何即布施波羅蜜多是

地四四

唐三藏法师女类奉 韶譯

初分教誡教授品第七之四

無明是菩薩摩訶薩不不也世尊即行識名復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即

乃至老死中有菩薩摩訶薩不不也世尊苦世尊無明中有菩薩摩訶薩不不也世尊行世尊異行乃至老死是菩薩摩訶薩不不也世尊行色於處觸受愛取有生老死是菩薩摩訶薩不不也色於處觸受愛取有生老死是菩薩摩訶薩

菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩菩薩摩訶薩不不也世尊離行乃至老死有薩中有行乃至老死不不也世尊離無明有薩摩訶薩中有無明不不也世尊離無明有

不也世尊即外空内外空空空大空勝義空訶薩者於意云何即內空是菩薩摩訶薩不摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩薩摩摩戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多有菩薩施波羅蜜多有菩薩摩訶薩不不也世尊離

也世尊異外空乃至無性自性空是菩薩摩空無性空自性空無性自性空是菩薩摩訶薩不不空無性空自性空無性自性空是菩薩摩訶薩不不空本性空自相空共相空一切法空不可得空本性空自相空共相空一切法空不可得

性自性空不不也世尊離內空有菩薩摩訶不不也世尊菩薩摩訶薩中有外空乃至無摩訶薩不有些尊菩薩摩訶薩中有內空不也世尊外空乃至無性自性空中有菩薩阿薩不不也世尊內空中有菩薩摩訶薩不不也世尊內空中有菩薩摩訶薩不

異性平等性離生性法定法住實際虚空界隆不不也世尊即法界法性不虚妄性不變隆摩訶薩者於意云何即真如是菩薩摩訶薩摩訶薩不也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩不也世尊離外空乃至無性自性空有

思議界中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩中有菩薩摩訶薩不不也世尊法界乃至不不思議界是菩薩摩訶薩不不也世尊真如如是菩薩摩訶薩不不也世尊真如不思議界是菩薩摩訶薩不不也世尊異法界乃至不思議界是菩薩摩訶薩不不也世尊異真

住有菩薩摩訶薩不不也世尊離四正斷乃至八聖道支中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有四正斷乃至八聖道支不不也世尊離四心斷中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有

是菩薩摩訶薩不不也世尊異集滅道聖諦聖諦是菩薩摩訶薩不不也世尊異若聖諦聖諦是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道至八聖道支有菩薩摩訶薩者於意云何即苦至八聖道支有菩薩摩訶薩不不也世尊復

是菩薩摩訶薩不不也世尊苦聖諦中有菩

薩摩訶薩不不也世尊集滅道聖諦中有菩

薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有苦

聖諦不不也世尊菩薩摩訶薩中有集滅道

聖諦不不也世尊離若聖諦有菩薩摩訶薩

意云何即八解脫是菩薩摩訶薩 世尊菩薩摩訶薩中有四無量四無色定不 世尊四無量四無色定中有菩薩摩訶薩不 世尊異四無量四無色定是菩薩摩訶薩 尊即八勝處九次第定十編處是菩薩摩訶 世尊離四無量四無色定有善薩摩訶薩 不也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於 不也世尊菩薩摩訶薩中有四靜慮不不 不也世尊四靜慮中有菩薩摩訶薩不不也 世事即四無量四無色定是菩薩摩訶薩 不也世尊雜四靜慮有菩薩摩訶薩 不也世尊異四靜慮是菩薩摩訶薩不不也 於意云何即四靜慮是菩薩摩訶薩 不不也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩 不不也世尊雜集滅道聖諦有菩薩摩訶 不不也世 不不 不

三七九

龍

級

訶薩 隡 薩摩訶薩 尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何九次第定十編處有菩薩摩訶薩不不也世 中有八解脫不不也世尊菩薩摩訶薩中 中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩 解脫有菩薩摩訶薩不不也世尊離八勝處 異無相! 即空解脱 八勝處九次第定十編處不不 尊異空解脫 也世尊異八勝處九次第定 不 相 不也世尊異八解脫是菩薩摩 無願 不不也世尊八勝處九次第定十福 空解脫門中有菩薩摩訶薩 無願 解 不不也世尊八解脫中有菩薩摩 門是菩薩摩訶薩 解脫 脫門是菩薩摩訶薩 門是菩薩摩訶薩不不也世專 門是菩薩摩訶薩 宋不 九世尊離 十編處是 心世尊即 不不也世 不不也世 訶薩 不不 善 處 有 不

尊 埇 也世尊菩薩摩訶薩中 也世尊離無相 於意云何即陀羅尼門是菩薩摩訶薩 不也世尊離空解脫門有菩薩摩訶薩不 也世尊即三摩地門是菩薩摩訶薩不不 摩地門中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩 尊異三摩地門是菩薩摩訶薩不不也世尊 世尊異陀羅尼門是菩薩摩訶薩不不也世 不不也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩 摩訶薩中有陀羅尼門不不也世尊菩薩摩 陀羅尼門中有菩薩摩訶薩 訶薩中有三摩地門不 門有菩薩摩訶薩 尊菩薩摩訶薩中有無相 蕪 相 無願 解脫門中有菩薩摩訶薩 無願解脫門有菩薩摩訶薩 不不也世尊離三摩地 有空解脫門一 不也世尊離吃 無 不不也世尊三 願解脫門不 不 羅 不不 不

法雲地是菩薩摩訶薩不不也世尊異極喜 地極難勝地現前地遠行地不動地善慧地 摩訶薩不不也世尊即離垢地發光地焰慧 菩薩摩訶薩者於意云何即極喜地是菩薩 月菩薩摩訶薩 不 不也世尊復次善現所言

地是菩薩摩訶薩不不也世尊異離垢地乃 尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何 雜極喜地有菩薩摩訶薩不不也世尊離離 **垢地乃至法雲地有善薩摩訶薩不不也世** 訶薩中有離垢地乃至法雲地不不也世尊 薩摩訶薩中有極喜地不不也世尊菩薩摩 至法雲地是菩薩摩訶薩不不也世尊極喜 即五眼是菩薩摩訶薩不不也世尊即六神 至法雲地中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩 地中有菩薩摩訶薩不不也世尊離始地乃

佛不共法是菩薩摩訶薩不不也世尊異佛 摩訶薩者於意云何即佛十力是菩薩摩訶 薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩薩 畏四無礙解十八佛不共法是菩薩摩訶薩 隨不不也世尊即四無所畏四無礙解 有菩薩摩訶薩 **薩摩訶薩中有六神** 世尊菩薩摩訶薩中有五眼不不也世尊菩 也世尊四無所畏四無礙解十八佛不共法 十力是菩薩摩訶薩不 不也世尊六神通中有菩薩摩訶薩不不也 訶薩不不也世尊五眼中有菩薩摩訶薩不 不不也世尊佛十力中有菩薩摩訶薩 薩摩訶薩不不也世尊異六神通是菩薩摩 通是菩薩摩訶薩 不不也世尊離六神通有 不不 通不不也 不也世尊異四無所 也世尊異五眼 世尊離五 不 服

龍

世尊菩薩摩訶薩中有大怒不不也世尊菩 尊大悲大喜大拾中有菩薩摩訶薩不 薩摩訶薩中有大悲大喜大捨不不也世尊 薩不不也世尊異大慈是菩薩摩訶薩不不 摩訶薩者於意云何即大慈是菩薩摩訶薩 薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩薩 離大慈有菩薩摩訶薩不不也世尊離大悲 也世尊異大悲大喜大捨是菩薩摩訶薩不 不不也世尊即大悲大喜大拾是菩薩摩訶 離四無所畏四無礙解十八佛不共法有善 世尊離佛十力有菩薩摩訶薩不不也世尊 不也世尊大慈中有菩薩摩訶薩不不也世 無所畏四無礙解十八佛不共法不不也 有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩 力不不也世尊菩薩摩訶薩中 不也

大喜大捨有菩薩摩訶薩不不也世尊與二十一億好是菩薩摩訶薩不不也世尊與二十一億好是菩薩摩訶薩不不也世尊與二十一億好是菩薩摩訶薩不不也世尊與二十一億好是菩薩摩訶薩不不也世尊與二十一億好是菩薩摩訶薩不不也世尊與二十二大士相中有菩薩摩訶薩不不也世尊與二十二大士相有菩薩摩訶薩不不也世尊與二十二大士相有菩薩摩訶薩不不也世尊華八十億好有菩薩摩訶薩不不也世尊離二十二大士相有菩薩摩訶薩不不也世尊華八十億好有菩薩摩訶薩不不也世尊離八十時好有菩薩摩訶薩不不也世尊離八十時好有菩薩摩訶薩不不也世尊離八十時好有菩薩摩訶薩不不也世尊離八十時好有菩薩摩訶薩不不也世尊離八十時好有菩薩摩訶薩不不也世尊離八十時好有菩薩摩訶薩不不也世尊龍八十時好有菩薩摩訶薩不不也世尊。

世尊菩薩摩訶薩中有一切智不不也世尊

道相智一切相智中有菩薩摩訶薩不不也

世尊一切智中有菩薩摩訶薩不不也世尊

異道相智一切相智是菩薩摩訶薩不不也

世尊異一切智是菩薩摩訶薩不不也世尊薩摩訶薩不不也世尊善薩摩訶薩不不也世尊是菩薩摩訶薩中有無忘失法不不也世尊龍住捨性中有菩薩摩訶薩不不也世尊離后失法有菩薩摩訶薩不不也世尊離后失法有菩薩摩訶薩不不也世尊離后失法有菩薩摩訶薩不不也世尊離后後性有菩薩摩訶薩不不也世尊離后後性有菩薩摩訶薩不不也世尊離后後持其音薩摩訶薩不不也世尊離后失法有菩薩摩訶薩不不也世尊離后後性有菩薩摩訶薩不不也世尊離后後性有菩薩摩訶薩不不也世尊之人。

三八三

龍

龍

處是菩薩摩訶薩異眼處是菩薩摩訶薩異 可言即服處是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 **埵若眼處若耳鼻舌身意處尚畢竟不可得** 意處非離眼處有菩薩摩訶薩非雜耳鼻舌 薩中有眼處非菩薩摩訶薩中有耳鼻舌身 身意處有菩薩摩訶薩耶世尊若菩提若薩 鼻舌身意處中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶 異眼處非菩薩摩訶薩異耳鼻古身意處非 菩薩摩訶薩非眼處中有菩薩摩訶薩非耳 薩摩訶薩即耳鼻舌身意處非菩薩摩訶薩 摩訶薩復次善現汝觀何義言即眼處非菩 識雜色有菩薩摩訶薩離受想行識有菩薩 菩薩摩訶薩受想行識中有菩薩摩訶薩菩 薩摩訶薩中有色菩薩摩訶薩中有受想行 非有故况有菩薩摩訶薩比 既非有如何

薩此既非有如何可言即色處是菩薩摩訶 處尚畢竟不可得性非有故況有菩薩 世尊若菩提若薩埵若色處若聲香味觸法 河薩非離聲香味觸法處有菩薩摩訶薩 薩中有聲香味觸法處非雜色處有菩薩摩 訶薩非菩薩摩訶薩中有色處非菩薩摩訶 菩薩摩訶薩非聲香味觸法處中有菩薩摩 聲香味觸法處非菩薩摩訶薩非色處中有 菩薩摩訶薩中有眼處菩薩摩訶薩中有耳 處非菩薩摩訶薩異色處非菩薩摩訶薩異 義言即色處非善薩摩訶薩即聲香味觸法 古身意處有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何 鼻舌身意處離眼處有菩薩摩訶薩離耳鼻 隆摩訶薩耳鼻舌身意處中有菩薩摩訶薩 耳鼻舌身意處是菩薩摩訶薩眼處中有 那

薩即聲香味觸法處是菩薩摩訶薩異色處 是菩薩摩訶薩異聲香味觸法處是菩薩摩 薩摩訶薩中有聲香味觸法處雜色處有菩 訶薩色處中有菩薩摩訶薩聲香味觸法處 薩摩訶薩離聲香味觸法處有菩薩摩訶薩 薩即耳鼻舌身意界非菩薩摩訶薩異眼界 中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有色處菩 復次善現汝觀何義言即眼界非菩薩摩訶 非菩薩摩訶薩異耳鼻舌身意界非菩薩摩

訶薩非眼界中有菩薩摩訶薩非耳鼻舌身 意界中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有 有善薩摩訶薩耶世尊若菩提若薩埵若眼 眼界非菩薩摩訶薩中有耳鼻舌身意界非 界若耳鼻舌身意界尚畢竟不可得性非有 眼界有菩薩摩訶薩非離耳鼻舌身意界

薩摩訶薩異眼界是善薩摩訶薩異耳鼻舌 訶薩中有服界菩薩摩訶薩中有耳鼻舌身 謹耳鼻舌身意界中有菩薩摩訶薩菩薩摩 身意界是菩薩摩訶薩眼界中有菩薩摩訶 眼界是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界是菩 故況有善薩摩訶薩此既非有如何可言即 界有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義言即 意界離眼界有菩薩摩訶薩離耳鼻舌身意 聲香味觸法界非離色界有菩薩摩訶薩非 菩薩摩訶薩中有色界非菩薩摩訶薩中有 觸法界非菩薩摩訶薩非色界中有菩薩摩 薩摩訶薩異色界非菩薩摩訶薩異聲香味 色界非菩薩摩訶薩即聲香味觸法界非善 訶薩非聲香味觸法界中有菩薩摩訶薩非 雜聲香味觸法界有善薩摩訶薩耶世尊若

札

竟不可得性非有故況有菩薩摩訶薩此旣 菩提若薩埵若色界若聲香味觸法界尚異 摩訶薩異聲香味觸法界是菩薩摩訶薩色 香味觸法界是菩薩摩訶薩異色界是菩薩 非有如何可言即色界是菩薩摩訶薩即聲

薩中有眼識界非菩薩摩訶薩中有耳鼻舌 摩訶薩非眼識界中有菩薩摩訶薩非耳鼻 耳鼻舌身意識界非菩薩摩訶薩 果眼識界 現汝觀何義言即眼識界非菩薩摩訶薩即 薩雜聲香味觸法界有善薩摩訶薩復次善 薩中有聲香味觸法界雜色界有菩薩摩訶 薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有色界菩薩摩訶 舌身意識界中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶 非菩薩摩訶薩異耳鼻舌身意識界非菩薩 界中有菩薩摩訶薩聲香味觸法界中有菩

識界是菩薩摩訶薩異耳鼻舌身意識界是 尚畢竟不可得性非有故況有善薩摩訶薩 菩提若薩埵若眼識界若耳鼻舌身意識界 識界雜眼識界有菩薩摩訶薩離耳鼻舌身 中有眼識界菩薩摩訶薩中有耳鼻舌身意 舌身意識界中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩 善薩摩訶薩眼識界中有善薩摩訶薩耳鼻 薩即耳鼻舌身意識界是菩薩摩訶薩異眼 此既非有如何可言即眼識界是菩薩摩訶 身意識界非離眼識界有菩薩摩訶薩非 鼻舌身意觸非菩薩摩訶薩非眼觸中有菩 非菩薩摩訶薩異眼觸非菩薩摩訶薩異耳 言即眼觸非善薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸 意識界有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義 耳鼻舌身意識界有善薩摩訶薩耶世尊若

为畢竟不可得性非有效况有菩薩摩訶薩 等若菩提若薩埵若眼觸若耳鼻舌身意觸 摩若菩提若薩埵若眼觸若菩薩摩訶薩耶世 中有耳鼻舌身意觸非離眼觸有菩薩摩訶薩 管非離耳鼻舌身意觸非離眼觸有菩薩摩訶薩 薩摩訶薩非耳鼻舌身意觸中有菩薩摩訶薩

**陸眼觸中有菩薩摩訶薩耳鼻舌身意觸中菩薩摩訶薩異耳鼻舌身意觸是菩薩摩訶與耳鼻舌身意觸是菩薩摩訶薩與眼觸是即耳鼻舌身意觸是菩薩摩訶薩與眼觸是菩薩摩訶薩** 此旣非有如何可言即眼觸是菩薩摩訶薩 尚畢竟不可得性非有故況有菩薩摩訶薩

非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生次善現沒觀何義言即眼觸為緣所生諸受摩訶薩離耳鼻舌身意觸有菩薩摩訶薩復摩訶薩中有耳鼻舌身意觸離眼觸有菩薩有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有眼觸菩薩

即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受是菩薩摩 鼻舌身意觸為緣所生諸受尚畢竟不可得 訶薩異眼觸為緣所生諸受是菩薩摩訶薩 可言即眼觸為緣所生諸受是菩薩摩訶薩 性非有故況有菩薩摩訶薩此旣非有如何 若菩提若薩埵若眼觸為緣所生諸受若耳 緣所生諸受有菩薩摩訶薩非離耳鼻舌身 意觸為緣所生諸受有菩薩摩訶薩耶世尊 耳鼻舌身意觸為緣所生諸受非雜 有眼觸為緣所生諸受非善薩摩訶薩中有 生諸受中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中 中有菩薩摩訶薩非耳鼻舌身意觸爲緣所 諸受非菩薩摩訶薩非眼觸為緣所生諸受 非菩薩摩訶薩異耳鼻舌身意觸為緣所生 諸受非菩薩摩訶薩異眼觸為緣所生諸受 服觸為

菩薩摩訶薩中有耳鼻舌身意觸為緣所生 異耳鼻舌身意觸為緣所生諸受是菩薩 地界非菩薩摩訶薩異水大風空識界非菩 離耳鼻舌身意觸為緣所生諸受有菩薩摩 諸受離眼觸爲緣所生諸受有菩薩摩訶薩 訶薩菩薩摩訶薩中有眼觸為緣所生諸受 訶薩眼觸爲緣所生諸受中有菩薩摩訶薩 摩訶薩即水火風空識界非菩薩摩訶薩異 訶薩復次善現汝觀何義言即地界非菩薩 **耳鼻舌身意觸為緣所生諸受中有菩薩** 薩摩訶薩非地界中有菩薩摩訶薩非水 風空識界中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩 非離地界有善薩摩訶薩非離水火風空 有地界非菩薩摩訶薩中有水火風空識 火

> 若地界若水火風空識界尚畢竟不 言即地界是菩薩摩訶薩即水火風空識界 是菩薩摩訶薩異地界是菩薩摩訶薩異水 非有故況有菩薩摩訶薩此旣非有如何 大風空識界是菩薩摩訶薩地界中有菩薩 可得 龍

摩訶薩水火風空識界中有菩薩摩訶薩 薩摩訶薩中有地界 緣增上緣非菩薩摩訶薩異因緣非菩薩摩 空識界有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義 風空識界離地界有菩薩摩訶薩離水火 言即因緣非菩薩摩訶薩即等無間緣所緣 所緣緣增上緣中有善薩摩訶薩 訶薩非因緣中有菩薩摩訶薩非等無間緣 訶薩異等無間緣所緣緣增上緣非菩薩摩 有 因緣 非菩薩摩訶薩中有等無間 善薩摩訶薩中有水火

識界有善薩摩訶薩耶世尊若菩提若薩阿

緣所緣緣增上緣尚畢竟不 薩耶世尊若菩提若薩埵若因緣若等無間 非離等無間緣於 增上 級緣增上緣有菩薩摩訶 非 離 因緣 可得性非 有菩薩摩訶薩 有故 因

等無間緣所緣緣增上 非菩薩摩訶薩非緣所生法中 言即緣所生法非菩薩摩訶薩異緣所生法 增上緣有菩薩摩訶薩復次善現汝觀 菩薩摩訶薩中有等無間緣所緣緣增上緣 緣中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中 緣中有菩薩摩訶薩等無問緣所緣緣增上 緣是善薩摩訶薩異因緣是菩薩摩訶薩異 緣是善薩摩訶薩即等無問緣所緣緣增上 況有菩薩摩訶薩此既非有如何可言即 離因緣有菩薩摩訶薩離等無間緣所緣緣 一緣是菩薩摩訶 有菩薩摩訶 洧 臒 何義 因緣 因

菩薩摩訶薩中有無明非菩薩摩訶薩中 隆中 行乃至老死有菩薩摩訶薩耶世尊若菩提 行乃至老死非離無 摩訶薩非行乃至老死中有菩薩摩訶薩 乃至老死非菩薩摩訶薩非 薩復次善現汝觀何義言即無明非菩薩 薩異緣所生法中有菩薩摩訶薩菩薩摩 非菩薩摩訶薩異無明非菩薩摩訶薩異行 法是菩薩摩訶薩異緣所生法是菩薩摩 訶薩即行識名色六處觸受愛取有生老死 菩薩摩訶薩此既非有如何可言即緣所生 若緣所生法尚畢竟不可得性 **隆非菩薩摩訶薩中有線所生法** 生法有菩薩摩訶薩耶世尊若菩提 有緣所生法離緣所生法有菩薩摩 明有菩薩摩訶薩非離 無明中 非 北離緣 有故况 有菩薩 若薩 訶 捶 訶

三八 九

ü

龍

藏

若薩埵若無明若行乃至老死尚畢竟不 得性非有故況有菩薩摩訶薩此旣非有如 死是菩薩摩訶薩異無明是菩薩摩訶薩異 何可言即無明是菩薩摩訶薩即行乃至老 行乃至老死是菩薩摩訶薩無明中有菩薩 可

摩訶薩行乃至老死中有菩薩摩訶薩菩薩 老死離無明有菩薩摩訶薩離行乃至老死 摩訶薩中有無明菩薩摩訶薩中有行乃至 施波羅蜜多非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精 有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義言即亦

進靜慮般若波羅蜜多非菩薩摩訶薩異布 精進靜慮般若波羅蜜多中有菩薩摩訶薩 施波羅蜜多中有菩薩摩訶薩非淨戒安忍 進靜慮般若波羅蜜多非善薩摩訶薩非布 施波羅蜜多非菩薩摩訶薩異淨戒安忍精

施波羅蜜多菩薩摩訶薩中有淨戒安忍精

蜜多中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有布

菩薩摩訶薩淨戒安忍精進靜慮般若波羅

摩訶薩中有淨戒安忍精進靜慮般若波羅 非菩薩摩訶薩中有布施波羅審多非菩薩 菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波 薩此既非有如何可言即布施波羅蜜多是 雜淨戒安忍精進靜慮般若波羅審多有善 羅蜜多是菩薩摩訶薩布施波羅蜜多中有 菩薩摩訶薩異淨戒安忍精進靜慮般若波 羅蜜多是菩薩摩訶薩異布施波羅蜜多是 多尚畢竟不可得性非有故況有菩薩摩訶 羅蜜多若淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜 薩摩訶薩耶世尊若菩提若薩埵若布施波 審多非離布施波羅審多有菩薩摩訶薩非

若薩埵若內空若外空乃至無性自性空尚

無性自性空有菩薩摩訶薩耶世尊若菩提

空非離內空有菩薩摩訶薩非離外空乃至

空非菩薩摩訶薩中有外空乃至無性自性

空中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有內

空中有菩薩摩訶薩非外空乃至無性自性

外空乃至無性自性空非菩薩摩訶薩非内

乃至無性自性空有善薩摩訶薩復次善現

空大空勝義空有為空無為空畢竟空無際 言即內空非善薩摩訶薩即外空內外空空 空散空無變異空本性空自相空共相空 羅蜜多有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義 菩薩摩訶薩離淨戒安忍精進靜**慮般若波** 空非菩薩摩訶薩異內空非菩薩摩訶薩異 切法空不可得空無性空自性空無性自性 進靜慮般若波羅蜜多離布施波羅審多有 外空乃至無性自性空是菩薩摩訶薩異內 畢竟不可得性非有故況有菩薩摩訶薩此 是菩薩摩訶薩內空中有菩薩摩訶薩外空 既非有如何可言即內空是菩薩摩訶薩即 無性自性空離內空有菩薩摩訶薩離外空 訶薩中有內空菩薩摩訶薩中有外空乃至 乃至無性自性空中有菩薩摩訶薩菩薩 空是菩薩摩訶薩異外空乃至無性自性空

薩非法界乃至不思議界中有菩薩摩訶薩 議界非善薩摩訶薩非真如中有菩薩摩訶 法性不虚妄性不變異性平等性離生性法 定法住實際虚空界不思議界非善薩摩訶 薩異真如非善薩摩訶薩異法界乃至不思 汝觀何義言即真如非善薩摩訶薩即法界

三九一

龍

能

有法界乃至不思議界非難真如有菩薩摩訶薩中有真如非菩薩摩訶薩中有真如非菩薩摩訶薩即其界乃至不思議界有菩薩摩訶薩那世尊若菩提若薩埵若真如若法界乃至不思議界是菩薩摩訶薩其如中有菩薩摩訶薩其如是菩薩摩訶薩與真如是菩薩摩訶薩真如中有菩薩摩訶薩其如是菩薩摩訶薩與其如是菩薩摩訶薩真如中有菩薩摩訶薩是其真如是菩薩摩訶薩真如中有菩薩摩訶薩那世尊若菩及不思議界中有菩薩摩訶薩是著薩摩訶薩中有真如菩薩摩訶薩與其如是菩薩摩訶薩與中有真如菩薩摩訶薩中有其如若薩摩訶薩神若薩摩訶薩神人

龍

大般若波羅蜜多經卷第十五 唐 地五

三藏 法 師 玄奘 奉 詔 譯

諦非菩薩摩訶薩異集滅道聖諦非菩薩摩 復次善現汝觀何義言即苦聖諦非菩薩摩 訶薩即集滅道聖諦非菩薩摩訶薩異苦聖 初分教誡教授品第七之五 離苦聖諦有菩薩摩訶薩非離集滅道聖諦 苦聖諦非善薩摩訶薩中有集滅道聖諦非 聖諦中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有 訶薩非苦聖諦中有菩薩摩訶薩非集滅道

苦聖諦是菩薩摩訶薩即集滅道聖諦是菩 故況有菩薩摩訶薩此既非有如何可言即 聖諦若集滅道聖諦尚畢竟不可得性非有 有菩薩摩訶薩耶世尊若菩提若薩埵若苦 薩摩訶薩異苦聖諦是菩薩摩訶薩異集滅

菩薩摩訶薩中有四無量四無色定非離四

靜慮有菩薩摩訶薩非離四無量四無色定

静處若四無量四無色定尚畢竟不可得性

非有故況有菩薩摩訶薩此既非有如何可

有菩薩摩訶薩耶世尊若菩提若薩埵若

四

諦有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義言即 訶薩中有苦聖諦菩薩摩訶薩中有集滅道 訶薩集滅道聖諦中有菩薩摩訶薩菩薩摩 道聖諦是菩薩摩訶薩苦聖諦中有菩薩摩 苦薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有四靜慮非 聖諦離苦聖諦有菩薩摩訶薩離集滅道聖 非菩薩摩訶薩異四靜慮非菩薩摩訶薩異 四静慮非菩薩摩訶薩即四無量四無色定 中有菩薩摩訶薩非四無量四無色定中有 四無量四無色定非菩薩摩訶薩非四靜慮

茅

言即四静慮是菩薩摩訶薩即四無量四 色定是菩薩摩訶薩異四靜慮是菩薩摩訶 慮中有菩薩摩訶薩四無量四無色定中有 隆異四無量四無色定是菩薩摩訶薩 摩訶薩中有四無量四無色定離四静慮有 菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有四靜慮菩薩 菩薩摩訶薩離四無量四無色定有菩薩摩 處九次第定十編處非菩薩摩訶薩非 薩摩訶薩異八解脫非菩薩摩訶薩異八勝 薩摩訶薩即八勝處九次第定十編處 訶薩復次善現汝觀何義言即八解脫非菩 脱中有菩薩摩訶薩非八勝處九次第定 編處中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有 定十編處非離 解脫非菩薩摩訶薩中有八勝處九次第 八解脫有菩薩摩訶薩 四 非苦 解

脫是菩薩摩訶薩即人勝處九次第定十編有菩薩摩訶薩此既非有如何可言即八解次第定十編處尚畢竟不可得性非有故況世尊若菩提若薩埵若八解脫若八勝處九八勝處九次第定十編處有菩薩摩訶薩耶

處是菩薩摩訶薩異八解脫是菩薩摩訶薩 異八勝處九次第定十編處是菩薩摩訶薩 汝觀 十編處離八解脫有菩薩摩訶薩離 十編處中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中 (解脫菩薩摩訶薩中有八勝處九次第定 解脫中有菩薩摩訶薩八勝處九次第定 相 第定 善薩摩訶薩異無相 無願解脫門非菩薩摩訶薩異空解脫 何義言即空解脫門非菩薩摩訶薩 十編處有菩薩摩訶薩復次善現 無願 解脫門非善 八勝處

訶薩非離無相無願解脫門有菩薩摩訶薩無相無願解脫門非離空解脫門有菩薩摩訶薩中有空解脫門非菩薩摩訶薩中有無相無願解脫門中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非空解脫門中有菩薩摩訶薩非菩薩

門是菩薩摩訶薩即無相無願解脫門是菩 菩薩摩訶薩此既非有如何可言即空解脫 無願解脫門尚 耶世尊若菩提若薩埵若空解脫門若無相 薩摩訶薩異空解脫門是菩薩摩訶薩異無 相 菩薩摩訶薩離無相無顏解脫門有菩薩摩 摩訶薩菩薩摩訶薩中有空解脫門菩薩摩 訶薩中有無 有善薩摩訶薩無相無 無願解脫門是菩薩摩訶薩空解脫門中 相 畢竟不可得性非有故况! 無願解脫門 願 解脫門中有菩薩 離空解脫門有 有

薩摩訶薩非陀羅尼門中有菩薩摩訶薩非 菩薩摩訶薩即三摩地門非菩薩摩訶 言即陀羅尼門是菩薩摩訶薩即三摩地門 若陀羅尼門若三摩地門尚 門非離陀羅尼門有菩薩摩訶薩非 中有陀羅尼門非菩薩摩訶薩中有三摩地 陀羅尼門非菩薩摩訶隆異三摩地門非菩 訶薩復次善現汝觀何義言即吃 菩薩摩訶薩三摩地 是菩薩摩訶薩異陀羅尼門是菩薩摩訶薩 非有故況有菩薩摩訶薩此既非有如 地門有菩薩摩訶薩耶世尊若菩提若 三摩地門中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩 異三摩地門是菩薩摩訶薩陀羅尼門 薩摩訶薩中有陀羅尼門菩薩摩訶薩中有 門中 有菩薩摩訶薩菩 畢竟不可 羅尼 離 中有 何 得性 薩 三摩 門 旌 真 뱌 可 捶

善慧地法雲地非菩薩摩訶薩異極喜地非地焰慧地極難勝地現前地遠行地不動地言即極喜地非菩薩摩訶薩即離垢地發光言即極喜地非菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義摩地門有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義三摩地門離陀羅尼門有菩薩摩訶薩離三

地乃至法雲地非離極喜地有菩薩摩訶薩地乃至法雲地中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非極喜地中有菩薩摩訶薩非菩薩摩菩薩摩訶薩非極喜地中有菩薩摩訶薩非離垢菩薩摩訶薩非刻薩異離垢地乃至法雲地非菩薩

菩薩摩訶薩即離垢地乃至法雲地是菩薩羅摩訶薩此旣非有如何可言即極喜地是至法雲地尚畢竟不可得性非有故況有菩世等若菩提若薩埵若極喜地若離垢地乃非離離垢地乃至法雲地有菩薩摩訶薩耶

薩摩訶薩離垢地乃至法雲地中有菩薩摩 乃至法雲地是菩薩摩訶薩極喜地中有菩 摩訶薩異極喜地是菩薩摩訶薩異雜 中有六神通非離五眼有善薩摩訶薩非離 薩非菩薩摩訶薩中有五眼非菩薩摩訶薩 陸復次善現汝觀何義言即五眼非菩薩摩 摩訶薩離離垢地乃至法雲地有菩薩摩訶 中有離垢地乃至法雲地離極喜地有菩薩 訶薩菩薩摩訶薩中有極喜地菩薩摩訶薩 **埵若五眼若六神通尚畢竟不可得性非有** 故況有菩薩摩訶薩比既非有如何可言即 中有菩薩摩訶薩非六神通中有菩薩摩訶 薩摩訶薩異六神通非菩薩摩訶薩非五眼 六神通有菩薩摩訶薩耶世專若菩提若薩 訶薩即六神通非善薩摩訶薩異五眼非善 垢 地

厳

菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有五眼菩薩摩 訶薩中有六神通離五眼有菩薩摩訶薩離 摩訶薩五眼中有菩薩摩訶薩六神通中有 薩異五眼是菩薩摩訶薩異六神通是菩薩 眼是 善薩摩訶薩即六神通是菩薩摩訶

六神通有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義 言即佛十力非菩薩摩訶薩即四無 十力非菩薩摩訶薩異四無所畏四 無疑解十八佛不共法非菩薩摩訶薩異佛 十八佛不共法非菩薩摩訶薩非佛 中有佛十力非菩薩摩訶薩中有四無所畏 佛不共法中有菩薩摩訶薩 有菩薩摩訶薩非 薩摩訶薩非離四無所畏四無礙解十八 無疑解十八佛不共法非離佛十力有菩 四 [無所畏] 非善莲 四 無礙 無礙解 所畏 摩訶薩 十力中 解 十八

汝觀何義言即大慈非菩薩摩訶薩即大悲

大喜大捨非菩薩摩訶薩異大慈非菩薩摩

解十八佛不共法有菩薩摩訶薩復次善現

佛十力有菩薩摩訶薩離四無所畏四

無

礙

**埵若佛十力若四無所畏四** 摩訶薩此既非有如何可言即佛十力是菩 不共法尚畢竟不可得性非有故況有菩薩 不共法有菩薩摩訶薩耶 菩薩摩訶薩佛十力中有菩薩摩訶薩四 薩摩訶薩即四無所畏四無礙解十八佛不 薩異四無所畏四無礙解十八佛不共法是 共法是菩薩摩訶薩異佛十力是菩薩摩訶 中有四無所畏四無礙解十八佛不共法 訶薩菩薩摩訶薩中有佛十力菩薩摩訶薩 所畏四無礙解十八佛不共法中有菩薩摩 世專若菩提 無礙解十八佛 離

訶薩耶世尊若菩提若薩埵若大慈若大悲菩薩摩訶薩非離大悲太喜大捨有菩薩摩薩摩訶薩中有大悲太喜大捨有菩薩摩薩摩訶薩中有大悲大喜大捨中有菩薩摩訶薩中有大悲大喜大捨非離大慈有訶薩果大悲大喜大捨非菩薩摩訶薩非大

摩訶薩復次善現汝觀何義言即三十二大夫事大捨尚畢竟不可得性非有故況有菩薩摩訶薩此既非有如何可言即大慈是菩薩摩訶薩此既非有如何可言即大慈是菩薩摩訶薩此既非有如何可言即大慈是菩薩摩訶薩大慈中有菩薩摩訶薩妻大捨中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩大悲大事大拾郡大慈者菩薩摩訶薩大慈中有菩薩摩訶薩孝詩薩摩訶薩大慈中有菩薩摩訶薩孝養摩訶薩大慈中有菩薩摩訶薩孝養

有菩薩摩訶薩此既非有如何可言即三十門子達摩訶薩非八十隨好非菩薩摩訶薩非八十隨好中有菩薩摩訶薩非八十隨好中有菩薩摩訶薩非八十隨好非菩薩摩訶薩非八十隨好非菩薩摩訶薩非八十隨好非菩薩摩訶薩非八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩訶薩與八十隨好非菩薩摩河薩即八十隨好非菩薩摩

薩菩薩摩訶薩中有三十二大士相菩薩摩中有菩薩摩訶薩八十隨好中有菩薩摩訶薩吳十二大士相是菩薩摩訶薩異三十二大士相薩摩訶薩異三十二大士相是菩薩摩訶薩異三十二大士相是菩薩摩訶薩二大士相是菩薩摩訶薩

緻

性是菩薩摩訶薩無忘失法中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非祖住捨性非有故況夫法非菩薩摩訶薩非對恒住捨性非離無忘失法有菩薩摩訶薩非有恒住捨性非離無持著随摩訶薩耶世尊若菩提著薩埵若無忘失法是菩薩摩訶薩非有恒住捨性非離無失法是菩薩摩訶薩此既非有恒住捨性非離無失法是菩薩摩訶薩此既非有過性非有故況,

有菩薩摩訶薩非難道相智一切相智有菩薩摩訶薩中有過程等一切相智非菩薩摩訶薩即道相智一切相智非菩薩摩訶薩與一切相智非菩薩摩訶薩與一切相智非菩薩摩訶薩與一切相智非菩薩摩訶薩與一切相智非菩薩摩訶薩中有過程等達摩訶薩與一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩中有道相智一切相智非菩薩摩訶薩華菩薩摩訶薩華菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩

一切智是菩薩摩訶薩即道相智一切相智故況有菩薩摩訶薩此旣非有如何可言即若道相智一切相智尚畢竟不可得性非有

薩摩訶薩耶世尊若菩提若薩埵若一切智

薩修行般若波羅塞多時應如是學復次善

般若波羅蜜多亦不可得善現諸菩薩摩訶

訶薩亦不可得菩薩摩訶薩不可得故所行

薩摩訶薩不不也世尊受想行識真如中有 隆摩訶薩不不也世專異眼處真如是菩薩 隆不不也世尊即耳鼻舌身意處真如是菩 訶薩者於意云何即眼處真如是菩薩摩訶 摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩薩摩 行識真如不不也世尊離色真如有菩薩摩 色真如不不也世尊菩薩摩訶薩中有受想 菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有 摩訶薩不不也世尊異耳鼻舌身意處真如 訶薩不不也世尊離受想行識真如有善薩

陸者無有是處佛告善現善哉善哉如是如

訶薩中有色等法或離色等法有菩薩摩訶

訶薩或色等法中有菩薩摩訶薩或菩薩摩

是如汝所說善現色等法不可得故菩薩摩

色等法是菩薩摩訶薩或異色等是菩薩摩

世尊菩提薩埵及色等法既不可得而言即

摩訶薩離道相智一切相智有菩薩摩訶薩

四〇一

龍

是菩薩摩訶薩不不也世尊耶處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊華薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊神神有事養處真如不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊神人。 一有耳鼻舌身意處真如不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊 一有耳鼻舌身意處真如不不也世尊菩薩摩訶薩 一有耳鼻舌身意處真如不不也世尊菩薩摩訶薩 一有耳鼻舌身意處真如不不也世尊菩薩摩訶薩 一世尊之處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 中有耳鼻舌身意處真如不不也世尊 是處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 中有耳鼻舌邊真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 也世尊色處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 本世尊色處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊 中有華聲音味爾法處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊 中有華聲音味爾法處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 中古菩薩摩訶薩不不也世尊 中古華摩訶薩不不也世尊 中有華摩訶薩不不也世尊 中有華摩訶薩不不也世尊 中有華摩訶薩不不也世尊 中世尊色處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊 中古菩薩摩訶薩不不也世尊 中古菩薩摩訶薩不不也世尊 中古菩薩摩訶薩不不也世尊 中古華

不不也世尊菩薩摩訶薩中有色處真如不

真如不不也世尊離歷季訶薩不不也世尊離歷摩訶薩不不也世尊離歷春來觸法處真如有菩薩摩訶薩不不也世尊與果真如是菩薩摩訶薩不不也世尊即服界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊即取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊即取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與取界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與取界真如有菩薩摩訶薩不不也世尊與那界真如有菩薩摩訶薩不不也世尊與那界真如有菩薩摩訶薩不不也世尊與那界真如有菩薩摩訶薩不不也世尊為於

尊異聲香味觸法界真如是菩薩摩訶薩不 聲香味觸法界真如是菩薩摩訶薩不不也 即色界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊即 世尊異色界真如是菩薩摩訶薩不不也世 尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何

薩摩訶薩者於意云何即眼識界真如是善 菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言善 界真如不不也世尊離色界真如有菩薩摩 薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有色界真如 也世尊聲香味觸法界真如中有菩薩摩訶 不也世尊色界真如中有菩薩摩訶薩不不 **薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界** 訶薩不不也世尊雜聲香味觸法界真如有 不不也世尊菩薩摩訶薩中有聲香味觸法 真如是菩薩摩訶薩不不也世事異眼識界

真如是菩薩摩訶薩不不也世尊異耳鼻舌 眼識界真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊 身意識界真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 界真如不不也世尊離眼識界真如有菩薩 耳鼻舌身意識界真如中有菩薩摩訶薩不 不也世尊菩薩摩訶薩中有耳鼻舌身意識 摩訶薩不不也世尊離耳鼻舌身意識界真 不也世尊善薩摩訶薩中有眼識界真如不 如有善薩摩詢薩不不也世尊復次善現所 真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊耳鼻舌 意觸真如是菩薩摩訶薩不不也世尊眼觸 善薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸 如是菩薩摩訶薩不不也世尊異耳鼻舌身 真如是菩薩摩訶薩不不也世尊異眼觸真 言菩薩摩訶薩者於意云何即眼觸真如是

龍

有菩薩摩訶薩中有果觸真如不不也世尊等薩摩訶薩中有耳鼻舌身意觸真如不不也世尊為不也世尊離果觸真如有菩薩摩訶薩不不也世尊離果觸真如是菩薩摩訶薩不不也世尊很次善現所言菩薩摩訶薩不不也世尊人為所生諸受真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與別所言菩薩摩訶薩不不也世尊斯眼獨為然所生諸受真如是菩薩摩訶薩不不也世尊與別差菩薩摩訶薩不不也世尊與如是菩薩摩訶薩不不也世尊與別差菩薩摩訶薩不不也世尊與別差菩薩摩訶薩不不也世尊與別差菩薩摩訶薩不不也世尊與別差菩薩摩訶薩不不也世尊與別差菩薩摩訶薩不不也世尊其如是菩薩摩訶薩不不也世尊其明獨為緣所生諸受真如是菩薩摩訶薩不不也世尊其明獨為緣所生諸受真如是菩薩摩訶薩不不也世尊為緣所生諸受真如是菩薩摩訶薩不不也世尊為緣所生諸受真如是菩薩摩訶薩不不也世尊為緣所生諸受真如是菩薩摩訶薩不不也世尊其關為緣所生諸受真如不不也世尊其關為緣所生諸受真如不不也世尊為緣所生諸受真如不不也世尊其明獨為緣所生諸受真如不不也世尊

大般若波羅蜜多經

薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩薩

世尊離等無間緣所緣緣增上緣真如有善

界真如有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善 現所言菩薩摩訶薩者於意云何即因緣真 世尊異因緣真如是菩薩摩訶薩不不也世 所緣緣增上緣真如是菩薩摩訶薩不不也 如是菩薩摩訶薩不不也世尊即等無間緣 有菩薩摩訶薩不不也世尊離水火風空識 尊異等無間緣所緣緣增上緣真如是菩薩

菩薩摩訶薩不不也世尊緣所生法真如中

有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中

有緣所生法真如不不也世尊離緣所生法

薩摩訶薩不不也世尊異緣所生法真如是

摩訶薩者於意云何即緣所生法真如是菩

真如有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現 是菩薩摩訶薩不不也世尊即行識名色六 所言菩薩摩訶薩者於意云何即無明真如 訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有無明真 薩不不也世尊無明真如中有菩薩摩訶薩 處觸受愛取有生老死真如是菩薩摩訶薩 如不不也世尊菩薩摩訶薩中有行乃至老 不也世尊異行乃至老死真如是菩薩摩訶 不不也世尊行乃至老死真如中有菩薩摩 不不也世尊異無明真如是菩薩摩訶薩不

薩中有等無間緣所緣緣增上緣真如不不

也世尊離因緣真如有菩薩摩訶薩不不也

訶薩中有因緣真如不不也世尊菩薩摩訶

真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩

訶薩不不也世尊等無間緣所緣緣增上緣

摩訶薩不不也世尊因緣真如中有菩薩摩

四〇五

iŁ

住真如是菩薩摩訶薩不不也世專即四正善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即四念性空真如有菩薩摩訶薩不不也世尊復次陸摩訶薩不不也世尊復次薩摩訶薩不不也世尊離外空乃至無性自自性空真如不不也世尊離り空真如有善

尊四念住真如中有菩薩摩訶薩不不也世至八聖道支真如是菩薩摩訶薩不不也世事異四正斷乃如是菩薩摩訶薩不不也世事異四正斷乃如是菩薩摩訶薩不不也世事異四企住真如是菩薩摩訶薩不不也世事異四念住真斷四神足五根五力七等覺支八聖道支真

真如有菩薩摩訶薩不不也世尊離四正斷乃至八聖道支真如不不也世尊離四念住真如不不也世尊離四念住真如不不也世尊菩薩摩訶薩中有四正斷訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有四念住尊四正斷乃至八聖道支真如中有菩薩摩

薩摩訶薩不不也世尊雜集滅道聖諦真如 聖諦真如不不也世尊離苦聖諦真如有若 世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云 菩薩摩訶薩者於意云何即四靜慮真如是 也世尊異集滅道聖諦真如是菩薩摩訶薩 尊即集滅道聖諦真如是菩薩摩訶薩 乃至八聖道支真如有菩薩摩訶薩不不 真如不不也世尊菩薩摩訶薩中有集滅道 訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有苦聖諦 不不也世尊苦聖諦真如中有菩薩摩訶薩 也世尊異苦聖諦真如是菩薩摩訶薩不不 何即苦聖諦真如是菩薩摩訶薩不不也世 菩薩摩訶薩不不也世尊即四無量四無色 有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言 不不也世尊集滅道聖諦真如中有菩薩摩 不不

龍

尊四無量四無色定真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊四無色定真如是菩薩摩訶薩不不也世量四無色定真如是菩薩摩訶薩不不也世

不不也世尊菩薩摩訶薩中有四縣處真如是菩性尊異八縣處真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 離四縣 真如有菩薩摩訶薩不不也世尊 離四縣 量四無色定真如不不也世尊菩薩摩訶薩不不也世尊 離四縣量四無色定 其如有菩薩摩訶薩不不也世尊 離四縣量四無色定 如是菩薩摩訶薩不不也世尊 離四縣量四無色定 如是菩薩摩訶薩不不也世尊 即八縣處九 次第定十編處真如是菩薩摩訶薩中有四無量四無 不不也世尊菩薩摩訶薩中有四無量四無不不也世尊異八勝處九次第定十編處真如是菩薩摩訶薩中有四靜處真如

真如有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現 薩不不也世尊離八勝處九次第定十編處 薩摩訶薩不不 所言菩薩摩訶薩者於意云何即空解脫門 如不不也世尊離八解脫真如有菩薩摩訶 薩摩訶薩中有八勝處九次第定十編處真 薩摩訶薩中有八解脫真如不不也世尊菩 **福處真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊善** 薩摩訶薩 異空解脫門真如是菩薩摩訶薩不不也世 願解脫門真如是菩薩摩訶薩不不也世尊 真如是菩薩摩訶薩不不也世尊即無相無 薩不不也世尊無相無願解脫門真如中有 尊異無相無願解脫門真如是菩薩摩訶薩 不不也世尊空解脫門真如中有菩薩摩訶 不 不 也世尊八勝處九次第定十 也 世尊八解脫真 如中有菩 摩訶薩

不不也世尊菩薩摩訶薩中有陀羅

尼門真

如不

不也世尊菩薩摩訶薩中有三

訶薩不不也世尊三摩地門真如中有菩薩

薩不不也世尊陀羅尼門真如中有菩薩

第

摩地門真如不不也世尊離陀羅尼門真如

有無相無願解脫門真如不不也世尊離空 空解脫門真如不不也世尊菩薩摩訶薩中 解脫門真如有菩薩摩訶薩不不也世尊雜 也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於 無相無願解脫門真如有菩薩摩訶薩 摩訶 薩不 不也世專菩薩摩訶薩 中 不 意

地焰慧地極難勝地現前地遠行地不動

地

是菩薩摩訶薩不不也世尊即離垢地發光

言菩薩摩訶薩者於意云何即極喜地真如

如有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所

有菩薩摩訶薩不不也世尊雜三摩地

中有離: 善慧地法雲地真如是菩薩摩訶薩 中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩 世事異極喜地真如是菩薩摩訶薩 訶薩不不也世尊極喜地真如中有菩薩摩 離極喜地真如有菩薩摩訶薩不不也世尊 中有極喜地真如不不也世尊菩薩摩訶薩 訶薩 世事異離垢地乃至法雲地真如是菩薩 離坊地乃至法雲地真如有菩薩摩訶薩 不不也世尊離始地乃至法雲地真如 步地乃至法雲地真如不不也世專 不不 不不 摩 也 也。

也世尊即三摩地門真如是菩薩摩訶薩

不不也世尊異三摩地門真如是菩薩摩訶

不也世尊異陀羅尼門真如是菩薩摩訶薩

云何即陀羅尼門真如是菩薩摩訶薩不不

龍

四

龍

入般若波羅蜜多經卷第十五

音釋

弗不可也 可否也下音 可否也下音 遊走地 道成就 农生也连音杂

不不九九

切俯

茀

般若波羅蜜多經卷第十六 唐 三藏 法 師玄奘奉 詔 地

復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即 佛十力真如是菩薩摩訶薩不不也世尊即 分教誠教授品第七之六

菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩不不也世尊異四無所畏四無 凝解十八佛不共法真如是菩薩摩訶薩不 不也世尊佛十力真如中有菩薩摩訶薩不 無所畏四無疑解十八佛不共法真如是 不不也世尊異佛十力真如是

摩訶薩中有四無所畏四無礙解十八佛不 法真如中有菩薩摩訶薩不不也世尊菩薩 摩訶薩中有佛十力真如不不也世尊菩薩 共法真如不不也世尊離佛十力真如有苦 不也世尊四無所畏四無礙解十八佛不共

尊即大悲大喜大捨真如是菩薩摩訶薩不 解十八佛不共法真如有菩薩摩訶薩 摩訶薩不不也世尊菩薩摩訶薩中有大慈 薩不不也世尊大慈真如中有菩薩摩訶薩 也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意 薩摩訶薩不 也世尊異大悲大喜大捨真如是菩薩摩 云何即大慈真如是菩薩摩訶薩不不也世 不也世尊異大慈真如是菩薩摩訶薩不 不不也世尊大悲大喜大捨真如中有菩薩 真如不不也世尊菩薩摩訶薩中有大悲大 喜大捨真如不不也世尊離大慈真如有菩 薩摩訶薩不不也世尊離大悲大喜大拾真 言菩薩摩訶薩者於意云何即三十二大士 如有菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所 不也世尊雜 四無所畏四 不不 訶 不

摩訶薩不不也世尊爾時佛告具壽善現汝不也世尊離道相智一切相智真如有菩薩不也世尊離一切智真如有菩薩摩訶薩不不也世尊離一切智真如有菩薩摩訶薩中有道相智一切相智真如不善薩摩訶薩中有一切智真如不不也世尊菩薩摩訶薩中有一切智真如不不也世尊

色真如及受想行識真如此真如既非有如色真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有色真如非菩薩摩訶薩非受想行識真如非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有色真如非菩薩摩訶薩非有受想行識真如非菩薩摩訶薩非神受想行識真如非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非妻內非菩薩摩訶薩非妻內妻之人,

處真如是菩薩摩訶薩非母,如是菩薩摩訶薩即及甚薩摩訶薩中有菩薩摩訶薩與人為其如中有菩薩摩訶薩學想行識真如中有菩薩摩訶薩中有色真如音薩摩訶薩中有受想行識真如非菩薩摩訶薩中有受想行識真如非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處真如非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處真如非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處真如非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非古達

異聲香味觸法處真如非菩薩摩訶薩非色異如有菩薩摩訶薩與如及耳鼻舌身意處真如是菩薩摩訶薩與如此真如既非有故沉有眼處真如是菩薩摩訶薩與明真如是菩薩摩訶薩與明真如是菩薩摩訶薩與明奏等於此真如既非有如何可言即眼處真如是菩薩摩訶薩與明奏等於此真如是菩薩摩訶薩與是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與是菩薩摩訶薩與與人

爾法處真如有菩薩摩訶薩異耳鼻舌身意界真何義言即眼界真如非菩薩摩訶薩非眼界真如非菩薩摩訶薩非 中鼻舌身意界真如非菩薩摩訶薩非眼界真如中有菩薩摩訶薩非眼界真如中有菩薩摩訶薩非眼界真如中有菩薩摩訶薩非眼界真如中有菩薩摩訶薩非眼界真如中有菩薩摩訶薩非眼界真如中有菩薩摩訶薩非果真如中有菩薩摩訶薩非果真如中有菩薩摩訶薩非東方身意界真如非菩薩摩訶薩非界真如是菩薩摩訶薩非界真如是菩薩摩訶薩非有故況有解法處真如有菩薩摩訶薩與其之之音之。

專若色界若聲香味觸法界尚畢竟不可得摩」等一有菩薩摩訶薩中有眼界真如有菩薩摩訶薩中有 眼界真如有菩薩摩訶薩那異一角 医牙真如非菩薩摩訶薩那其異者 等 医摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耳其如中有菩薩摩訶薩耳其如中有菩薩摩訶薩耳其如中有菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耶其如中有菩薩摩訶薩耳其如中有菩薩摩訶薩耳其如中有菩薩摩訶薩耳其如中有菩薩摩訶薩耳其如中有菩薩摩訶薩非祖

四一五

ŧ

微

隆摩訶隆異色界真如是菩薩摩訶隆異聲 是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界真如是菩 性 薩摩訶薩中有聲香味觸法界真如雜色界 菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有色界真如菩 中有菩薩摩訶薩聲香味觸法界真如中有 香味觸法界真如是菩薩摩訶薩色界真如 真如此真如既非有如何可言即色界真如 識界真如非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識 真如有菩薩摩訶薩離聲看味觸法界真如 薩摩訶薩異耳鼻舌身意識界真如非菩薩 界真如非菩薩摩訶薩異眼識界真如非菩 摩訶薩非眼識界真如中有菩薩摩訶薩非 有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義言即眼 耳鼻舌身意識界真如中有菩薩摩訶薩非 非有故况 有色界真如及聲香味觸法界

李訶薩那耳鼻舌身意識界真如非菩薩摩訶薩中有耳鼻舌身意識界真如非難眼識界真如有菩薩摩訶薩耶具壽善現白言世尊真如有菩薩摩訶薩那其壽善現白言世尊真如有菩薩摩訶薩那其壽善現白言世尊為有菩薩摩訶薩那其壽善現白言世尊為其如是菩薩摩訶薩那其壽善現白言世尊為其如是菩薩摩訶薩那其壽善現白言世尊為其如是菩薩摩訶薩那其壽善題之菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明真如是菩薩摩訶薩明其如是菩薩摩訶薩明其如是菩薩摩訶薩明其如此真如此其如非祖眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非華薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如有菩薩摩訶薩神不可以表述是一種中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如非菩薩摩訶薩中有眼識界真如有菩薩摩

四七

能

截

縅

緣所生諸受真如中有菩薩摩訶薩菩薩摩 受真如中有菩薩摩訶薩耳鼻舌身意觸為 諸受真如是菩薩摩訶薩眼觸為緣所生諸 是菩薩摩訶薩異耳鼻舌身意觸為緣所生 是菩薩摩訶薩異眼觸為緣所生諸受真如 觸為緣所生諸受真如此真如既非有如何 為緣所生諸受尚畢竟不可得性非有故況 受真如有菩薩摩訶薩耶具壽善現白言世 薩摩訶薩非離耳鼻舌身意觸為緣所生諸 訶薩中有眼 訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受真如 有眼觸為緣所生諸受真如及耳鼻舌身意 尊若眼觸為緣所生諸受若耳鼻舌身意觸 可言即服觸為緣所生諸受真如是菩薩摩 薩中有耳鼻舌身意觸為緣所生諸受真 觸為緣所生諸受真如菩薩摩

菩薩摩訶薩復次善現汝觀何義言即地界 薩離耳鼻舌身意觸為緣所生諸受真如有 如離眼觸為緣所生諸受真如有菩薩摩訶 地界真如非菩薩摩訶薩中有水火風空識 真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有 異水火風空識界真如非菩薩摩訶薩非 非菩薩摩訶薩異地界真如非菩薩摩訶薩 真如非菩薩摩訶薩即水火風空識界真如 水火風空識界真如有菩薩摩訶薩耶具壽 界真如非離地界真如有菩薩摩訶薩非離 界真如中有菩薩摩訶薩非水火風空識界 即地界真如是菩薩摩訶薩即水火風空識 畢竟不可得性非有故況有地界真如及水 善現白言世尊若也界若水火風空識 風空識界真如此真如既非有如何可言 界尚

真如離地界真如有菩薩摩訶薩離水火風即與人妻薩摩訶薩中有水火風空識界與如是菩薩摩訶薩中有水火風空識界與外界真如中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有 線摩訶薩異水火風空識界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩訶薩異地界真如是菩薩摩

所緣線增上緣真如非菩薩摩訶薩中有等無間緣所緣緣增上緣真如非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩即為真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩即等無問緣所緣緣增上緣真如非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩與中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩與等無間緣所緣緣增上緣真如非菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩與之口。

得性非 緣緣增上緣真如是菩薩摩訶薩異因緣 緣緣增上緣真如此真如既非有如何可言 緣若等無間 緣真如是菩薩摩訶薩因緣真如 有菩薩摩訶薩耶 所緣緣增上緣真如有菩薩摩訶薩復次善 如離因緣真如有菩薩摩訶薩離等無間緣 薩摩訶薩中有等無間緣所緣緣增上緣真 菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有因緣真如菩 摩訶薩等無間緣所緣緣增上緣真如中有 如是菩薩摩訶薩異等無間緣所緣緣增上 現汝觀何義言即緣所生法真如非菩薩摩 因緣真如是菩薩摩訶薩即等無問 有故況有因緣真如及等無間緣所 非雜等無間緣所緣緣增上緣真如 緣所緣緣增上緣尚畢竟不可 具壽善現白言世尊若 中有菩薩 線所 囟 真

毝

所生法真如中有菩薩摩訶薩非等薩摩訶薩果綠所生法真如非菩薩摩訶薩非為所生法真如非難緣所生法真如 在中有緣所生法真如非華麗學訶薩即 其菩薩摩訶薩耶具壽善現白言世尊若綠 於生法真如此真如既非有如何可言即緣所 生法真如此真如既非有如何可言即緣所 生法真如是菩薩摩訶薩卑線所生法真如中有菩薩 學訶薩菩薩摩訶薩中有緣所生法真如 是菩薩摩訶薩非緣所生法真如中有菩薩 是菩薩摩訶薩非緣所生法真如中有菩薩 於生法真如是菩薩摩訶薩異緣所生法真如 於生法真如非菩薩摩訶薩非緣 於生法真如非菩薩摩訶薩非為所 養際訶薩異緣所生法真如非菩薩摩訶薩非緣

中有菩薩摩訶薩非行乃至老死真如中有

乃至老死真如非菩薩摩訶薩非無明真如

菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有無明真如非菩薩摩訶薩中有無明真如有菩薩摩訶薩那具壽善現白言世專真如有菩薩摩訶薩那具壽善現白言世專真如有菩薩摩訶薩那與壽善現白言世專真如有菩薩摩訶薩那與壽善現白言世專真如見菩薩摩訶薩那與壽善現如是菩薩摩訶薩那與李養摩訶薩即有力至老死真如中有菩薩摩訶薩中有無明真如是菩薩摩訶薩那與之菩薩摩訶薩中有無明真如中有菩薩摩訶薩中有無明真如是菩薩摩訶薩中有無明真如是菩薩摩訶薩中有無明真如是菩薩摩訶薩中有無明真如是菩薩摩訶薩中有無明真如是菩薩摩訶薩中有無明真如書薩摩訶薩中有無明真如書薩摩訶薩中有無明真如非離著薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如若薩摩訶薩中有無明真如

第

安忍精進靜慮般若波羅蜜多真如中有苦 施波羅蜜多真如中有菩薩摩訶薩非淨戒 慮般若波羅蜜多真如非菩薩摩訶薩非布 菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波 多真如非菩薩摩訶隆異淨戒安忍精進靜 羅蜜多真如非菩薩摩訶薩異布施波羅蜜

净戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多真如此 戒安忍精進静慮般若波羅蜜多尚畢竟不 静慮般若波羅塞多真如有菩薩摩訶薩耶 多真如有菩薩摩訶薩非離淨戒安忍精進 多真如非菩薩摩訶薩中有淨戒安忍 具壽善現白言世尊若布施波羅蜜多若淨 静慮般若波羅蜜多真如非離布施波羅蜜 薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有布施波羅蜜 可得性非有故況有布施波羅蜜多真如及 精進 般若波羅塞多真如離布施波羅蜜多真如 畢竟空無際空散空無變異空本性空自相 空內外空空空大空勝義空有為空無為空 觀何義言即內空真如非菩薩摩訶薩即外 波羅蜜多真如有菩薩摩訶薩復次善現汝 真如菩薩摩訶薩中有淨戒安忍精進靜慮 薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有布施波羅蜜多 安忍精進靜慮般若波羅蜜多真如中有善 羅客多真如是菩薩摩訶薩異淨戒安忍精 若波羅蜜多真如是菩薩摩訶薩異布施波 有菩薩摩訶薩離淨戒安忍精進靜慮般若 布施波羅蜜多真如中有菩薩摩訶薩淨戒 進靜慮般若波羅蜜多真如是菩薩摩訶薩 如是菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般 真如既非有如何可言即布施波羅蜜多真

薩摩訶薩非外空乃至無性自性空真如中 真如非菩薩摩訶薩異外空乃至無性 空無性自性空真如非菩薩摩訶薩 空真如非菩薩摩訶薩非 有菩薩摩 푲 相 空 訶薩非菩薩摩訶薩中有內 一切法空不可得空無性 内空真如中 與内空 空自 有菩 空真 自 性

無性 薩摩 外空乃至無性自性空真如有菩薩摩訶薩 空真如非離內空真如有菩薩摩訶薩非 如非菩薩摩訶薩中有外空乃至無性自性 内空真如及外空乃至無性 耶具壽善現白言世尊若內空若外空乃至 真如既非有如何可言即內空真如是菩薩 摩訶薩即外空乃至無性 自性 訶薩異內空真如是菩薩摩訶薩異外 空尚畢竟不可得性 自性空真如是菩 自性空真如此 非 有故 沈 離 有

至

聖道 等覺支八聖道支真如非菩薩摩訶薩異四 菩薩摩訶薩即四正斷四神足五根五力七 薩復次善現汝觀何義言即四念住真如非 離外空乃至無性自性空真如有菩薩摩訶 空乃至無性自性空真如是菩薩 胜 有內空真如菩薩摩訶薩中有外空乃至無 性空真如中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩 空真如中有菩薩摩訶薩外空乃至無 真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩 中有菩薩摩訶薩非四正斷乃至八聖道 念住真如非菩薩摩訶薩異四正斷乃至八 四念住真如非菩薩摩訶薩中有四正 自性空真如離內空真如有菩薩摩訶薩 八聖道支真如非離四念住真如有菩薩 文真如非菩薩摩訶薩非四念住真如 斷 性 审 中

第

汝觀何義言即苦聖諦真如非菩薩摩訶薩 至八聖道支真如有菩薩摩訶薩復次善現 薩摩訶薩中有四正斷乃至八聖道支真如 薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有四念住真如菩 摩訶薩四正斷乃至八聖道支真如中有菩 真如是菩薩摩訶薩四念住真如中有菩薩 如是菩薩摩訶薩異四正斷乃至八聖道 四念住真如是菩薩摩訶薩即四正斷乃至 性非有故況有四念住真如及四正斷乃至 住若四正斷乃至八聖道支尚畢竟不可得 菩薩摩訶薩耶具壽善現白言世尊若四念 摩訶薩非離四正斷乃至八聖道支真如有 八聖道支真如此真如既非有如何可言即 八聖道支真如是菩薩摩訶薩異四念住真 四念住真如有菩薩摩訶薩離四正斷乃 支

摩訶薩即集滅道聖諦真如是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩耶具壽善現白言世尊若苦 即集滅道聖諦真如非菩薩摩訶薩異苦聖 諦真如是菩薩摩訶薩苦聖諦真如中有菩 詩若集滅道聖諦尚畢竟不可得性非有故 訶薩中有集滅道聖諦真如非離苦聖諦 諦真如非菩薩摩訶薩異集滅道聖諦真如 薩摩訶薩集滅道聖諦真如中有菩薩摩訶 異苦聖諦真如是菩薩摩訶薩異集滅道 如既非有如何可言即苦聖諦真如是菩薩 况有苦聖諦真如及集滅道聖諦真如此 如有菩薩摩訶薩非雜集滅道聖諦真如有 非菩薩摩訶薩中有苦聖諦真如非菩薩 訶薩非集滅道聖諦 真如中有菩薩摩訶薩 非菩薩摩訶薩非苦聖諦真如中有菩薩摩 真

能

菩薩摩訶薩離集滅道聖諦真如有菩薩摩 薩中有集滅道聖諦真如離苦聖諦真如有 無色定真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶 四靜慮真如中有菩薩摩訶薩非四無量 異四無量四無色定真如非菩薩摩訶薩非 苦薩摩訶薩異四靜慮真如非菩薩摩訶薩 非菩薩摩訶薩即四無量四無色定真如非 訶薩復次善現汝觀何義言即四靜慮真如 薩菩薩摩訶薩中有苦聖諦 真如菩薩摩訶 薩中有四靜慮真如非菩薩摩訶薩中有 故況有四靜慮真如及四無量四無色定真 若四無量四無色定尚畢竟不可得性非 薩摩訶薩耶具壽善現白言世尊若四靜慮 薩摩訶薩非離四無量四無色定真如有菩 無量四無色定真如非離四靜慮真如有苦 四 凹

色定真如離四靜慮真如有菩薩摩訶薩離 是菩薩摩訶薩即四無量四無色定真如是 如此真如既非有如何可言即四靜慮真 善現汝觀何義言即八解脫真如非菩薩摩 定真如中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有 靜慮真如中有菩薩摩訶薩四無量四無色 異四無量四無色定真如是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩異四靜慮真如是菩薩摩訶薩 四無量四無色定真如有菩薩摩訶薩復次 四靜慮真如菩薩摩訶薩中有四無量四無 訶薩即八勝處九次第定十編· 薩非八解脫真如中有菩薩摩訶薩非八勝 薩摩訶薩異八解脫真如非菩薩摩訶薩異 八勝處九次第定十編處真如非菩薩摩訶 九次第定十編處真如中有菩薩摩訶薩 處真如非 苦 如

蜜隹 訶薩中有八勝處九次第定十編 非菩薩摩訶薩中有八解脫真如非菩薩 壽善現白言世尊若八解脫若八勝處九次 九次第定十編處真如有菩薩摩訶薩耶具 八解脫真如有菩薩摩訶薩非 處真如 雜八勝處

是菩薩摩訶 摩訶薩異八勝處九次第定十編處真如是 如此真如既非有如何可言即八解脫 訶薩中有八勝處九次第定十編處真如離 訶薩菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩 真如是菩薩摩訶薩異 勝處九次第定 解脫真如及八勝處九次第 十 徧 處尚 八解脫真如中有菩薩摩 薩即八勝處九次第定十 畢竟不可得 十福 中有八解脫真如菩薩摩 處真如中有菩薩 八解脫真如是菩薩 性 定十 非 有 徧 故 福處 處真 真 訶薩 況 如 有

摩訶薩非 若無相 薩即 異空解脫門真如非菩薩摩訶薩異無相 第定十編處真如有菩薩摩訶薩復次善現 真如 願解脫門真如非菩薩摩訶 汝觀何義言即空解脫門真如非善薩摩訶 故 摩 空解脫門真如非菩薩摩訶薩中有 真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中 真如中有菩薩摩訶薩非 願解脫門真如非離空解脫門真如有菩薩 解脫真如有菩薩摩訶薩離八 訶薩 沒有空解脫門真如及無相 此真如旣非 無 相無 無 耶具 離 顏解脫門尚畢竟不可得 無相 願 壽善現白言世尊若空解 解 無願 脱門真如非菩薩摩訶薩 有如何可言即空解 解脫門真如有菩薩 無 相 莲 無願解 無 菲 勝處 願 空 性 無 解 解 非有 相 九次 脱門 肜 脫 脫 脫 無 有 無

龍

無顏解脫 真如是菩薩摩 如是菩薩摩訶薩異 摩訶薩異無相無顏解脫門真如是菩薩 訶薩中有空解脫門真如菩薩摩訶薩中有 訶薩空解脫門真如中有菩薩摩訶薩無相 菩薩摩訶薩離無相無願解脫門真如有菩 無相無願解脫門真如離空解脫門真如有 門真如非菩薩摩訶薩即三摩地門真如非 薩摩訶薩復次善現汝觀何義言即陀羅尼 菩薩摩訶薩異陀羅足門真如非菩薩摩訶 尼門真如中有菩薩摩訶薩非三摩地 薩異三摩地門 真如非菩薩摩訶薩非 如中有菩薩摩訶薩 尼門真如非菩薩摩訶薩中有三摩地門 門真如中有菩薩摩訶薩菩薩摩 訶薩 即無 空解脫門真如是菩 非菩薩摩訶薩中有陀 相 無 **瀬解**脱 門 門真 陀羅 旌 負

> 真如非 竟不可得性非 雜三摩地門真如有菩薩摩訶薩耶具壽善 薩摩訶薩異三摩地門真如是菩薩摩訶薩 陀羅尼門真如是菩薩摩訶薩即三摩地門 三摩地門真如此真如既非有如何可言即 現白言世尊若陀羅尼門若三摩地門尚異 真如是菩薩摩訶薩異陀羅尼門真如是菩 真如中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有 陀羅尼門真如中有菩薩摩訶薩三摩地門 羅尼門真如菩薩摩訶薩中有三摩地門真 地 如離陀羅尼門真如有菩薩摩訶薩離三摩 門真如有菩薩摩訶薩 離 **陀羅尼門真如有菩薩摩** 有故况有陀羅尼門真如及

大般若波羅蜜多經卷第十六

上地七

初分教就教授品第七之七 唐三藏法師女英奉 部譯

薩摩訶薩即離坊地發光地焰慧地極難勝復次善現汝觀何義言即極喜地真如非菩

始少乃至法雲地真如中有菩薩摩訶薩非訶薩非極喜地真如中有菩薩摩訶薩非離訶薩異離始地乃至法雲地真如非菩薩摩如非菩薩摩訶薩異極喜地真如非菩薩摩地現前地遠行地不動地善慧地法雲地真

世尊若極喜地若離垢地乃至法雲地尚畢雲地真如有菩薩摩訶薩耶具壽善現白言地真如有菩薩摩訶薩非離離垢地乃至法陸中有離垢地乃至法雲地真如非離極喜善薩摩訶薩中有極喜地真如非菩薩摩訶

極摩訶薩中有離步及至法雲地真如是菩薩摩訶薩中有離步乃至法雲地真如是菩薩摩訶薩即與如是菩薩摩訶薩即與如是菩薩摩訶薩即與如是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與如是菩薩摩訶薩與如此真如即有菩薩摩訶薩中有離步乃至法雲地真如中有菩薩摩訶薩中有離步乃至法雲地真如此真如民非有如何

**即真如中有菩薩摩訶薩非六神通真如中摩訶薩異六神通真如非菩薩摩訶薩異五眼真如非菩薩摩訶薩非五通真如非菩薩摩訶薩即五眼真如非菩薩摩訶薩即六神河義言即五眼真如非菩薩摩訶薩即六神法雲地真如有菩薩摩訶薩復次善現汝觀** 

四二七

龍

Ŕ

如非 若六神通尚畢竟不可得性非有故況有五 菩薩摩訶薩耶具壽善現白言世尊若五 眼真如有菩薩摩訶薩非離六神通真如有 有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有 可言即五眼真如是菩薩摩訶薩 眼真如及六神通真如此 摩訶薩菩薩摩訶薩中有五眼真如菩薩摩 如中有菩薩摩訶薩六神通真如中有菩薩 訶薩異六神通真如是菩薩摩訶薩五 真如是菩薩摩訶薩異五眼真如是菩薩摩 菩薩摩訶薩中有六神 真如既 通真如非離 即六神通非有如何 非 五. 眼 一眼真 眼 五

訶薩中有六神通真如離五

眼真如有

摩訶薩離

六神通真如有菩薩摩訶薩

现沙觀

何

義言即佛十力真如非菩薩摩

即四無所畏四無礙解十八佛不共法

薩中有佛十力真如非菩薩摩訶薩中 所畏四 佛十 得性 無所畏四無礙 蕯 四無礙解十八佛不共法真如有菩薩摩訶 真如非菩薩摩訶薩異佛十 有 四 菩薩摩訶薩非四無所畏四無礙 法真如非菩薩摩訶薩非佛十力真如 摩訶薩異四 即 不共法真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶 無疑 耶具壽善現白言世尊若佛十 如何 力真如有菩薩摩訶薩非離 無所 非 無礙解十八佛不共法尚畢竟不 解 有 可言即佛十力真如是菩薩摩訶 故 十八佛不共法真如此真如既 况有佛十力真如及四無所 無所畏四無礙 叼 解十八佛不 無 礙 解 共法 解十八佛不 力員 佛不共法真如 一般十八佛 死非 四無所 真如非雜 力若 中 有 四 畏 無 四 共 可

般若波羅蜜多經

是菩薩 薩異四無所畏 訶薩 如是菩薩摩訶薩佛十力真如中有菩薩摩 有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有佛十 四無所畏四無礙解十八佛不共法真 摩訶 薩 異佛 四無礙解十八 十力真如是菩薩 佛不共法真

İ

摩訶薩中有大慈真如非菩薩摩訶薩中有 悲大喜大捨真如中有菩薩摩訶薩非菩薩 摩訶薩非大慈真如中有菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩異大悲大喜大捨真如非菩薩 喜大捨真如非菩薩摩訶薩異大慈真如非 解十八佛不共 如中 義言即大慈真如非菩薩摩訶薩即大悲大 共法真如有菩薩摩訶薩復次善現汝觀何 薩摩訶薩離四無所畏四無礙解十八佛不 力真如菩薩摩訶薩中有四無所畏四無礙 法真如離 佛十力真如有 非大

非菩薩摩訶薩即八十隨好真如非菩薩摩 次善現汝觀何義言即三十二大士相真如 薩雜大悲大喜大拾真如有菩薩摩訶薩復 是菩薩摩訶薩大慈真如中有菩薩摩訶薩 訶薩 悲大喜大拾真如離大慈真如有菩薩摩 摩訶薩中有大慈真如菩薩摩訶薩中 慈真如及大悲大喜大捨真如此真如既非大喜大捨尚畢竟不可得性非有故況有大 大悲大喜大捨真如中有菩薩摩訶薩菩薩 真如是菩薩摩訶薩異大悲大喜大捨真如 有如何可言即大慈真如是菩薩摩訶薩即 大悲大喜大拾真如是菩薩摩訶薩異大慈 摩訶薩非離大悲大喜大拾真如有菩薩摩 大悲大喜大捨真如非離大慈真如有菩薩 耶具壽善現白言世尊若大慈若大悲 有大

四二九

龍

藏

異八十隨好真如非菩薩摩訶薩非三十二 真如中有菩薩摩訶薩非菩薩摩訶薩中有 大士相真如中有菩薩摩訶薩非八十随好 訶薩異三十二大士相真如非菩薩摩訶薩 若八十随好尚畢竟不可得性非有故況薩耶具壽善現白言世尊若三十二大士 薩摩訶薩非 十随好真如非離三十二大士相真如有 三十二大士相真如非菩薩摩訶薩中有八 如旣 是菩薩摩訶薩即八十隨好真如是菩薩摩 三十二大士相真如及八十随好真如此真 訶薩異三十二大士相真如是菩薩摩 非 真如中有菩薩摩訶薩八十隨好真如 十隨好真如是菩薩摩訶薩三十二大 有 如 離八十随好真如有菩薩摩訶 何可言即三十二大士相真如 訶薩 有相

大士相真如菩薩摩訶薩中有八十隨好真 中有菩薩摩訶薩菩薩摩訶薩中有三十二 如離三十二大士相真如有菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩非無忘失法真如中有菩薩摩 法真如非菩薩摩訶薩異恒 即恒住捨性真如非菩薩摩訶薩異無忘失 八十隨好真如有菩薩摩訶薩復次善現汝 訶薩非恒住捨性真如中有菩薩摩訶薩非 菩薩摩訶薩中有無忘失法真如非菩薩摩 訶薩中有恒住捨性真如非離無忘失法真 法若恒住拾性尚畢竟不可得性非有故況 薩摩訶薩耶 如有菩薩摩訶薩非離恒住捨性真如有菩 有無忘失法真如及恒住捨性真如此真如 何義言即無忘失法真如非菩薩摩訶薩 具壽善現白言世尊若無忘失 住捨性真如非

薩摩訶薩恒住捨性真如中有菩薩摩訶薩真如是菩薩摩訶薩無忘失法真如中有菩無忘失法真如中有菩無忘失法真如是菩薩摩訶薩異恒住捨性摩訶薩即恒住捨性真如是菩薩摩訶薩異旣非有如何可言即無忘失法真如是菩薩

中有一切智真如非菩薩摩訶薩中有道相若薩摩訶薩與一切智真如非菩薩摩訶薩非一切相智真如非菩薩摩訶薩非一切智真如非菩薩摩訶薩與一切智真如非菩薩摩訶薩與一切智真如非菩薩摩訶薩與一切智真如非菩薩摩訶薩與一切智真如非菩薩摩訶薩與一切智真如非菩薩摩訶薩與一切智真如非菩薩摩訶薩與一切相智真如非菩薩摩訶薩與一切相對真如非菩薩摩訶薩與一切相對真如非菩薩摩訶薩非一切相對真如中有菩薩摩訶薩非一切相對真如非菩薩摩訶薩與

沉有一切智真如及道相智一切相智真如道相智一切相智尚畢竟不可得性非有故摩訶薩耶具壽善現白言世尊若一切智若摩訶薩非離道相智一切相智真如有菩薩督一切相智真如非離一切智真如有菩薩

等法及真如既不可得而言即色等法真如智真如離一切相智真如有菩薩摩訶薩世有一切相智真如是菩薩摩訶薩一切相智真如是菩薩摩訶薩門一切相智真如是菩薩摩訶薩即道相智一切相智真如是菩薩摩訶薩即道相智一切相智真如是菩薩摩訶薩即道相智一切相智真如是菩薩摩訶薩即道相智一切相智真如是菩薩摩訶薩即道相智一切相智真如是菩薩摩訶薩即道相智一切相智真如是菩薩摩訶薩即道相可可言即一切智真如是菩

四 三

龍

藏

是菩薩摩訶薩或異色等法真如是菩薩摩 薩摩訶薩中有色等法真如或離色等法真 訶薩或色等法真如中有菩薩摩訶薩或菩 哉善哉如是如是如汝所說善現色等法不 如有菩薩摩訶薩者無有是處佛告善現善 即受想行識增語是菩薩摩訶薩不不也世 可得故色等法真如亦不可得法及真如不 世尊即色無常增語是菩薩摩訶薩不不也 即受想行識常增語是菩薩摩訶薩 尊即色常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 現諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時應 不可得故所行般若波羅蜜多亦不可得善 可得故菩薩摩訶薩亦不可得菩薩摩訶薩 如是學復次善現所言菩薩摩訶薩者於意 云何即色增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 不不也

是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識無常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識等增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識若增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識若增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識若增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識若增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識若增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識若增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識若增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識我增語是菩薩摩訶薩

空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行議菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色不淨增菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識淨增

茅

色不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 受想行識不空增語是菩薩摩訶薩不不也 世尊即受想行識有相增語是菩薩摩訶薩 世尊即色有相增語是菩薩摩訶薩不不也 行識空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

摩訶薩不不也世尊即色有願增語是菩薩 静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想 是菩薩摩訶薩不不也世事即受想行識無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即色無願增語 摩訶薩不不也世尊即受想行識有願增語 即色不寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世 行識寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 不不也世尊即色無相增語是菩薩摩訶薩 願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色寂 不不也世尊即受想行識無相增語是菩薩

> 薩摩訶薩不不也世尊即受想行識不遠離 摩訶薩不不也世尊即色不遠離增語是菩 尊即受想行識不寂靜增語是菩薩摩訶薩 不不也世尊即受想行識遠離增語是菩薩 不不也世尊即色遠離增語是菩薩摩訶薩

摩訶薩不不也世專即色生增語是菩薩摩 世專即受想行識有漏增語是菩薩摩訶薩 世尊即色有漏增語是菩薩摩訶薩不不 受想行識無為增語是菩薩摩訶薩不不也 識有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色有為 不不也世尊即受想行識無漏增語是菩薩 不不也世專即色無漏增語是菩薩摩訶薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行 色無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 也

龍

是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想行識非 即受想行識無罪增語是菩薩摩訶薩不不 即色無罪增語是菩薩摩訶薩不不 行識有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 **陸摩訶薩不不也世尊即受想行識善增語** 善薩摩訶薩不不也世專即色善增語是苦 薩摩訶薩不不也世專即色減增語是菩薩 罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想 善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即色非善增語 摩訶薩不不也世尊即受想行識減增語是 摩訶薩不不也世尊即色無煩惱增語是苦 也世尊即色有煩惱增語是菩薩摩訶薩不 訶薩不不也世尊即受想行識生增語是苦 不也世尊即受想行識有煩惱增語是菩薩 也世尊

灣語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識無煩惱 增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行 職世間增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識者等達摩訶薩不不也世專即受想行識雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識為是菩薩摩訶薩不不也世專即受想行識為

薩摩訶薩不不也世尊即色在兩間增語是薩不不也世尊即受想行識在外增語是菩薩摩訶也世尊即受想行識在外增語是菩薩摩訶也世尊即受想行識在內增語是菩薩摩訶也世尊即色在內增語是菩薩摩訶薩不不

即色不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世行識可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即覺想得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想問增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即受想菩薩摩訶薩不不也世尊即色可菩薩摩訶薩不不也世尊即色可

薩不不也世尊即眼處常增語是菩薩摩訶也世尊即耳鼻舌身意處增語是菩薩摩訶於意云何即眼處增語是菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者等即受想行識不可得增語是菩薩摩訶薩

四三五

龍

截

龍

空增語是菩薩摩訶薩不不也世專即眼處菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意處菩薩摩訶薩不不也世尊即眼處空增語是不不也世尊即眼處不淨增語是不也世尊即眼處不淨增語是不也世尊即眼處不淨增語是菩薩摩訶薩

不也世尊即服處無願增語是菩薩摩訶薩不也世尊即服處有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服處有相增語是菩薩摩訶薩不也世尊即服處有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服處有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服處有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服處有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服處有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即取不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即取不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即取不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即取

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼處有罪

薩不不也世尊即耳鼻舌身意處無漏增語 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼處生增語 不不也世尊即眼處無漏增語是菩薩摩訶 即耳鼻舌身意處有漏增語是菩薩摩訶薩 眼處有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 處無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 身意處有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌 尊即眼處無罪增語是菩薩摩訶薩不不也 世尊即耳鼻舌身意處無罪增語是菩薩摩 訶薩不不也世尊即眼處有煩惱增語是菩

是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意

薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意處有 間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼處出世 薩不不也世尊即眼處世間增語是菩薩摩 訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意處世間增 即耳鼻舌身意處無煩惱增語是菩薩摩訶 處無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼

舌身意處出世間增語是菩薩摩訶薩不不 也世尊即服處雜染增語是菩薩摩訶薩

薩不不也世尊即眼處非善增語是菩薩摩

世尊即耳鼻舌身意處善增語是菩薩摩訶

世尊即眼處善增語是菩薩摩訶薩不不也

鼻舌身意處滅增語是菩薩摩訶薩不不也

處滅增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳

處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼

訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意處非善增

四三七

能

處屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼 菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意處 薩摩訶薩不不也世尊即眼處清淨增語是 不也世尊即耳鼻舌身意處雜染增語是苦

是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意 薩不不也世尊即眼處屬涅槃增語是菩薩 薩摩訶薩不不也世尊即眼處在兩間 不也世尊即耳鼻舌身意處在外增語是苦 鼻舌身意處在內增語是菩薩摩訶薩 在內增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳 樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼處 摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意處屬涅 即耳鼻舌身意處屬生死增語是菩薩摩訶 也世尊即眼處在外增語是菩薩摩訶薩不

> 薩不不也世尊即眼處不可得增語是菩薩 尊即耳鼻舌身意處可得增語是菩薩摩訶 即眼處可得增語是菩薩摩訶薩不不也世 處在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意處不可

處常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲 現所言菩薩摩訶薩者於意云何即色處增 得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊復次善 香味觸法處常增語是菩薩摩訶薩不不 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸 摩訶薩不不也世尊即色處樂增語是菩薩 世尊即色處無常增語是菩薩摩訶薩不 法處增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色 摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處樂增 也世尊即聲香味觸法處無常增語是菩薩 也

聲香味觸法處我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即為處苦增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法處苦增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即語是菩薩摩訶薩不不也世尊即語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處苦增

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處不隆摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處淨隆摩訶薩不不也世尊即色處淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處無我增語是菩也世尊即色處無我增語是菩薩摩訶薩不

薩不不也世專即色處不空增語是菩薩摩世專即聲香味觸法處空增語是菩薩摩訶性不不也時關法處不淨增語是菩薩摩訶薩不不也味觸法處不淨增語是菩薩摩訶薩不不也淨增語是菩薩摩訶薩不不也

訶薩不不也世專即色處有願增語是菩薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處有相 訶薩不不也世尊即聲香味觸法處不空增 摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處有願 世尊即聲香味觸法處無相增語是菩薩摩 奪即色處無相增語是菩薩摩訶薩不不也 觸法處有相增語是菩薩摩訶薩不不也世 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處無 願增語是菩薩摩訶薩不不也世事即聲香 摩訶薩不不也世尊即色處不寂靜增語是 世尊即色處寂靜增語是菩薩摩訶薩不不 味觸法處無願增語是菩薩摩訶薩不不 也世尊即聲香味觸法處寂静增語是菩薩 菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處 也

四三九

龍

能

也世尊即聲香味觸法處無為增語是菩薩中華為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處不為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處不為静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即學香味觸法處有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

香味觸法處無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲漏消語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處薩摩訶薩不不也世尊即色處有漏增語是菩摩訶薩不不也世尊即色處有漏增語是菩摩訶薩不不也世尊即色處有漏增語是菩

處無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法

菩薩摩訶薩不不也世尊即色處無罪增語

色處有煩惱增語是菩薩摩訶薩

不不也世

不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處滿增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處達增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處滿增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處著增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處主增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

茅

生死增語是菩薩摩訶薩不不

也世尊即色

薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處屬

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味 尊即色處在兩間增語是菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處在外 處不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 菩薩摩訶薩不 薩摩訶薩不不也世尊即色處可得增語是 也世尊即聲香味觸法處在兩間增語是菩 觸法處在外增語是菩薩摩訶薩不不 訶薩不不也世尊即聲香味觸法處在內增 薩不不也世尊即色處在內增語是苦 即聲香味觸法處屬涅槃增語是菩薩摩訶 處屬 即聲香味觸法處不可得增語是菩薩摩訶 旌 可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色 不不也世尊 涅槃增語是菩薩摩訶薩 不也世尊即聲看味觸法處 不不 也世尊 薩摩 也世

薩不不也世尊即聲香味觸法處出世間增

不也世尊即色處出世間增語是菩薩摩訶

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色處雜染

増語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味

觸法處雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世

尊即色處清淨增語是菩薩摩訶薩不

不也

世尊即聲香味觸法處清淨增語是菩薩摩

不不也世尊即色處屬生死增語是苦

聲香味觸法處世間增語是菩薩摩訶薩不

處世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色

薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法處無

訶薩不不也世尊即色處無煩惱增語是菩

尊即聲香味觸法處有煩惱增語是菩薩摩

大般若波羅蜜多經卷第十七

四 74

龍

大般若波羅蜜多經卷第十八 唐三藏 法 師 女奘 奉 詔 鑏 地八

界苦增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳 界樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼 是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意 是菩薩摩訶薩不不也世專即眼界樂增語 薩不不也世尊即耳鼻舌身意界無常增語 不不也世尊即眼界無常增語是菩薩摩訶 尊即耳鼻舌身意界常增語是菩薩摩訶薩 尊即眼界常增語是菩薩摩訶薩不不也世 鼻舌身意界增語是菩薩摩訶薩不不也世 眼界增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳 復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即 初分教誡教授品第七之八

**鼻舌身意界苦增語是菩薩摩訶薩不不也** 

界有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

薩摩訶薩不不也世尊即眼界不空增語是

不不也世尊即耳鼻舌身意界空增語是菩

菩薩摩訶薩不不也世專即耳鼻舌身意界

不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼

眼界不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 世尊即耳鼻舌身意界我增語是菩薩摩訶 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身 薩不不也世尊即眼界無我增語是菩薩摩 世尊即服界我增語是菩薩摩訶薩不不 即耳鼻舌身意界不淨增語是菩薩摩訶薩 意界淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界淨增 訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意界無我增 不不也世尊即眼界空增語是菩薩摩訶薩 也

世尊即眼界遠離增語是菩薩摩訶薩不不

也世尊即耳鼻舌身意界遠離增語是菩薩

身意界不寂静增語是菩薩摩訶薩不不

护。

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌

是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界不寂靜

薩不不也世尊即眼界無相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無期增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界有關增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無相增語是菩薩摩訶薩不

即眼界無漏增語是菩薩摩訶薩 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界有漏增 薩不不也世尊即耳鼻舌身意界無為增語 菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界減增語是 薩不不也世尊即耳鼻舌身意界生增語是 旌 尊即耳鼻舌身意界無漏增語是菩薩 意界有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身 不不也世尊即眼界無為增語是菩薩摩訶 摩訶薩不不也世尊即眼界不遠離增語是 菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意界 眼界有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 即耳鼻舌身意界有為增語是菩薩摩訶薩 不遠離增語是菩薩摩訶隆不不也世尊即 不不也世尊即眼界生增語是菩薩摩訶 不不也世 摩訶

四四三

能

藏

龍

世尊即耳鼻舌身意界非善增語是菩薩摩 善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無 尊即眼界非善增語是菩薩摩訶薩不不也 滅增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界 菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界無煩惱 世尊即眼界有煩惱增語是菩薩摩訶薩不 舌身意界無罪增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意界有罪 訶薩不不也世尊即眼界有罪增語是菩薩 菩薩摩訶薩 舌身意界善增語是菩薩摩訶薩不不也世 也世尊即耳鼻舌身意界有煩惱增語是 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻 不不也世專即耳鼻舌身意界 宋不. 増 也

尊即眼 尊即眼界屬涅槃增語是菩薩摩訶 意界屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世 也世尊即耳鼻舌身意界屬涅槃增語是善 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身 菩薩摩訶薩不不也世專即眼界屬生死增 不不也世尊即耳鼻舌身意界清淨增語是 平鼻舌身意界雜染增語是**菩薩摩訶薩不** 界雜染增語是善薩摩訶薩不不也世尊即 世間增語是菩薩摩訶薩不不也世事即眼 薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意界出 意界無煩惱增語是菩薩摩訶薩 訶薩不不也世尊即眼界出世間增語是善 世尊即耳鼻舌身意界世間增語是菩薩摩 也世尊即眼界清淨增語是菩薩摩訶薩 界世間增語是菩薩摩訶薩不不也 不不 旌

下上下中限人主的門魯西之手達季河在不也世尊即降不不也世尊即取 在在內增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服在內增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即服 在 華薩摩訶薩不不也世尊即眼界在內增語是 菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界在內增語是 菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界在內增語是 英

身意界可得增語是菩薩摩訶薩不不也世增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼界可得薩不不也世尊即眼界可得薩不不也世尊即眼界可得薩不不也世尊即眼界正兩間增不也世尊即眼界在兩間增語是菩薩摩訶

訶薩不不也世尊即聲香味觸法界增語是摩齊齊薩者於意云何即色界增語是菩薩摩達摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩薩也世尊即耳鼻舌身意界不可得增語是菩尊即眼界不可得增語是菩薩摩訶薩不不

常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色界 菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法界 菩薩摩訶薩 無常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 界我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色 是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸 是菩薩摩訶薩不不也世尊即色界我增語 也世尊即聲香味觸法界樂增語是苦 也世尊即色界樂增語是菩薩摩訶薩 香味觸法界無常增語是菩薩摩訶薩 聲香味觸法界無我增語是菩薩摩訶薩 界無我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 訶薩不不也世尊即聲香味觸法界苦增語 訶薩不不也世尊即色界苦增語是菩薩摩 也世尊即色界淨增語是菩薩摩訶薩 不不也世尊即色界常增語是 即聲 不

摩訶薩 摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法界有相 訶薩不不也世尊即色界有相增語是菩薩 世尊即聲香味觸法界不空增語是菩薩摩 尊即色界不空增語是菩薩摩訶薩不不也 味觸法界空增語是菩薩摩訶薩不不也世 空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香 淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色界 薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法界不 相 増語是菩薩摩訶薩 也世尊即聲香味觸法界有願增語是菩薩 尊即色界有願增語是菩薩摩訶薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香 觸法界無相增語是菩薩摩訶薩不不 )世尊即聲香味觸法界净增語是菩薩 不不也世尊即色界不淨增語是苦 不不 也世尊即色界無 不 不 也

摩訶薩一 是菩薩摩訶薩 寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲 領增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色界 薩摩訶薩 香味觸法界寂静增語是菩薩摩訶薩不不 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味 也世尊即色界不寂静增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩不不也世尊即色界有為增語是菩 即色界不遠離增語是菩薩摩訶薩不不 法界遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 世尊即聲香味觸法界不遠離增語是菩薩 不不也世尊即聲香味觸法界不寂靜增語 **薩摩訶薩** 增語是菩薩摩訶薩不 不不也世專即色界無願 不 不也世尊即聲香味觸法 木 也 不不也世尊即色界遠離增 世尊即聲 不也世尊即色界 香 味觸 增語 法界有 界無

是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法 菩薩摩訶薩不不也世尊即色界非善增語 薩不不也世尊即聲香味觸法界善增語是 薩不不也世事即色界善增語是菩薩摩訶 香味觸法界生增語是菩薩摩訶薩不不也 界生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲 世尊即色界減增語是菩薩摩訶薩不不也 無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色 世尊即聲香味觸法界減增語是菩薩摩訶

世尊即色界無煩惱增語是菩薩摩訶薩不 是菩薩摩訶薩不不也世尊即色界有煩惱 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味 界非善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 觸法界有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也 薩不不也世尊即聲香味觸法界無罪增語 即聲香味觸法界有罪增語是菩薩摩訶薩 色界有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 不也世事即聲香味觸法界無煩惱增語是 不不也世尊即色界無罪增語是菩薩摩訶

**菩薩摩訶薩不不也世事即色界世間增語** 是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法 界世間增語是菩薩摩訶薩不不也世 色界出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世 奪即聲香味觸法界出世間增語是菩薩麼 尊即

四四七

能

蔵

世尊即色界屬生死增語是菩薩摩訶薩不時語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香時語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香灣語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香灣語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香灣語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色界雜染問薩不不也世尊即色界雜染增語是菩薩訶薩不不也世尊即色界雜染增語是菩薩

等時是菩薩摩訶薩不不也世尊即是 馬邊樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即色界屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸 营產不在也世尊即聲香味觸法界在內增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法界在內增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法界在內增語是菩薩摩訶薩不不也世 尊即聲香味觸法界在內增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即聲香味觸法界 屬生死增語是

即用識界增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不不也世尊即產不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即所謂語是菩薩摩訶薩不不也世尊即於著,

意識界無常增語是菩薩摩訶薩不不也世善菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無常增不不也世尊即眼識界常增語是不也世尊即眼識界常增語是菩薩摩訶薩

成曾居长年 建型工工工 中即耳車學的薩不不也世尊即取識界若 曾語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界若 曾語是菩薩 世等即耳鼻舌身意識界樂增語是菩薩 華即眼識界樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界樂增語是菩薩摩訶薩不不也

摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界空學詞薩不不也世尊即眼識界有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有賴增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無顧增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌

軶

為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻 時語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界不寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界本報增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界不寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界不逸離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界不遠離時語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界不遠靜達不也世尊即眼識界不遠靜達不不也世尊即眼識界不遠靜達不不也世尊即眼識界不遠靜。 為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界不寂靜 在一世尊即眼識界有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌 於實際不不也世尊即眼識界不寂靜 為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌

舌身意識界無為增語是菩薩摩訶薩不不

也世尊即眼識界有漏增語是菩薩摩訶薩

是菩薩摩訶薩不不也世尊即取識界無漏 學話是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 學言識界無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 學話是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 學話是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界 學話是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界無 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼謝

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌 菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界有煩惱 世尊即眼識界無罪增語是菩薩摩訶薩 身意識界有罪增語是菩薩摩訶薩不不也 不也世專即耳鼻舌身意識界無罪增語是

界雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識 鼻舌身意識界世間增語是菩薩摩訶薩不 訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界出世 不也世尊即眼識界出世間增語是菩薩摩 世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識 薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界無煩惱 也世尊即眼識界無煩惱增語是菩薩摩訶 身意識界有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不

識界在兩間增語是菩薩摩訶薩 在外增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼 薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界 訶薩不不也世尊即眼識界在外增語是苦 尊即耳鼻舌身意識界在內增語是菩薩摩 眼識界在內增語是菩薩摩訶薩不不也世 屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 **陸不不也世尊即眼識界屬涅槃增語是菩** 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界 薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界 耳鼻舌身意識界屬生死增語是菩薩摩訶 屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界清淨 不不也世尊即眼識界清淨增語是菩薩摩 耳鼻舌身意識界雜染增語是菩薩摩訶薩 不不 也世

Ŧ.

龍

i

學即耳鼻舌身意識界在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼識界可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識界不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意識等摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸常見音音

世事即耳鼻舌身意觸樂增語是菩薩摩 門薩不不也世事即耳鼻舌身意觸若增語是菩薩摩訶薩不不也世事即耳鼻舌身意觸若增語是菩薩摩訶薩不不也世事即耳鼻舌身意觸 不也世事即耳鼻舌身意觸者增語是菩薩摩訶薩不不也世事即眼觸我增語是菩薩摩訶薩不不也世事即耳鼻舌身意觸 不也世事即耳鼻舌身意觸者增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸者增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸。

世尊即耳鼻舌身意觸不空增語是菩薩摩 尊即眼觸不空增語是菩薩摩訶薩 不不也

鼻舌身意觸寂靜增語是菩薩摩訶薩不不 寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳 **薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸無** 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸無 摩訶薩不不也世尊即眼觸無願增語是菩 世尊即眼觸有願增語是菩薩摩訶薩不不 古身意觸無相增語是菩薩摩訶薩不不也 摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸有相 也世尊即眼觸不寂靜增語是菩薩摩訶薩 也世尊即耳鼻舌身意觸有願增語是菩薩 相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻 願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸 訶薩不不也世尊即眼觸有相增語是菩薩

> 意觸遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸速離增 即眼觸不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身 不不也世尊即耳鼻舌身意觸不寂静增語

菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸 也世尊即眼觸有漏增語是菩薩摩訶薩不 鼻舌身意觸無為增語是菩薩摩訶薩不不 為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸 薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸有 薩摩訶薩不不也世尊即眼觸無漏增語是 無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳 摩訶薩不不也世尊即眼觸有為增語是苦 不也世尊即耳鼻舌身意觸有漏增語是苦 世尊即耳鼻舌身意觸不遠離增語是苦産

匹五三

龍

世尊即眼觸屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸着等語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸看生死增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸看生死增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸有煩惱語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身

菩薩摩訶薩不不也世專即眼觸不可得增

不不也世尊即耳鼻舌身意觸可得增語是

**菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸屬涅槃增** 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身 不也世尊即耳鼻古身意觸屬生死增語是 尊即眼觸在內增語是菩薩摩訶薩不不也 意觸屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世 世尊即耳鼻舌身意觸在內增語是菩薩摩 尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何 受增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸 即眼觸為緣所生諸受增語是菩薩摩訶薩 意觸不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世 不不也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸

增語是菩薩摩訶薩不不也世專即眼觸為 也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受常 為緣所生諸受常增語是菩薩摩訶薩 常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為 為緣所生諸受樂增語是菩薩摩訶薩不不 綠所生諸受無常增語是菩薩摩訶薩不不 也世專即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受無 緣所生諸受苦增語是菩薩摩訶薩不不也 也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受樂 不不

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸在

兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳

鼻舌身意觸在兩間增語是菩薩摩訶薩

不也世專即眼觸可得增語是菩薩摩訶薩

摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸在外

訶薩不不也世尊即眼觸在外增語是菩薩

四五五

龍

是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受我增語所生諸受我增語所生諸受我增語所生諸受我增語是菩薩摩訶薩不不也世語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受苦增

所生諸受空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即取觸為緣所生諸受不净增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即取觸為緣所生諸受不净增語是菩薩摩訶薩不不也世是菩摩斯真子身意觸為緣所生諸受無我增語是菩薩摩訶薩不不也世是諸受無我增語是菩薩摩訶薩不不也世事即眼觸為緣所生諸受無我增語是菩薩摩訶薩不不也世生諸受無我增語是菩薩摩訶薩不不也世

尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受空增 所生諸受有相增語是菩薩摩訶薩 尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受不空增 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為 世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受有 生諸受不空增語是菩薩摩訶薩不不也世 為緣所生諸受有願增語是菩薩摩訶薩 相增語是菩薩摩訶薩不不也世專即眼 縁所生諸受無相增語是菩薩摩訶薩不不 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣 也世尊即耳鼻舌身意觸為縁所生諸受無 有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼 不也世專即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受 為緣所生諸受無願增語是菩薩摩訶薩 不不 相 也

受無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 不不也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸

訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受有 意觸為緣所生諸受不遠離增語是菩薩摩 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身 菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸 為緣所生諸受遠離增語是菩薩摩訶薩不 摩訶薩不不也世事即耳鼻舌身意觸為緣 諸受寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 不也世尊即眼觸為緣所生諸受不遠離增 也世尊即眼觸為緣所生諸受逐離增語是 所生諸受不寂靜增語是菩薩摩訶薩不不 即眼觸為緣所生諸受不寂靜增語是菩薩 薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生 眼觸為緣所生諸受寂静增語是菩薩摩訶

> 諸受無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸 鼻舌身意觸為緣所生諸受無為增語是菩 受有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻 菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生 耳鼻舌身意觸為線所生諸受有漏增語是 無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳 摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受 舌身意觸為縁所生諸受有為增語是菩薩

菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生 即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受生增語是 生諸受生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所 即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受無漏增語

四五七

龍

龍

諸受減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即諸受減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼瞬為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受者罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受者罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受者罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生謝

是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意為緣所生諸受有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸受世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意

觸為緣所生諸受雜染增語是菩薩摩訶薩

即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受屬涅槃增 受屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 薩摩訶薩不不也世尊即眼觸為緣所生諸 古身意觸為緣所生諸受屬生死增語是苦 語是菩薩摩訶薩不不也世專即眼觸為緣

增語是菩薩摩訶薩不不也世專即眼觸為 世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受在内 所生諸受在內增語是菩薩摩訶薩不不也 也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受在 緑所生諸受在外增語是菩薩摩訶薩不不

> 尊即眼觸為緣所生諸受不可得增語是菩 受在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 外增語是菩薩摩訶薩不不也世專即眼觸 薩摩訶薩不不也世專即耳鼻舌身意觸為 生諸受可得增語是菩薩摩訶薩不不也世 為縁所生諸受在兩間增語是菩薩摩訶薩 縁所生諸受不可得增語是菩薩摩訶薩不 訶薩不不也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所 即眼觸為緣所生諸受可得增語是菩薩摩 不不也世尊即耳鼻舌身意觸為緣所生諸

不也世尊

大般若波羅蜜多經卷第十八

四五九

能

藏

O 龍

敝

初分教誡教授品第七之九 大般若波羅蜜多經卷第十九 唐 Ξ 法 師立共奉 詔 嬕 地 九

尊即地界常增語是菩薩摩訶薩不不也世 火風空識界增語是菩薩摩訶薩不不也世 地界增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水 復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即

界樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即地 是菩薩摩訶薩不不也世事即水火風空識 是菩薩摩訶薩不不也世尊即地界樂增語 界苦增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水 風空識界苦增語是菩薩摩訶薩不不也

苦薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界

不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即地

界有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

薩摩訶薩不不也世尊即地界不空增語是

不不也世尊即水火風空識界空增語是善

薩不不也世尊即水火風空識界無常增語

尊即水火風空識界常增語是菩薩摩訶薩

不不也世尊即地界無常增語是菩薩摩訶

識界淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空 即水火風空識界不淨增語是菩薩摩訶薩 地界不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 薩不不也世尊即地界無我增語是菩薩摩 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即地界淨增 訶薩不不也世尊即水火風空識界無我增 世尊即地界我增語是菩薩摩訶薩 不 世尊即水火風空識界我增語是菩薩摩訶 不也世尊即地界空增語是菩薩摩訶薩 不不 也

苐

界有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識 菩薩摩訶薩不不也世尊即地界有願增語 水火風空識界有相增語是菩薩摩訶薩 **隆不不也世尊即水火風空識界寂靜增語** 即水火風空識界無願增語是菩薩摩訶薩 地界無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 世尊即地界遠離增語是菩薩摩訶薩不不 空識界不寂静增語是菩薩摩訶薩不不也 不也世尊即地界無相增語是菩薩摩訶薩 是菩薩摩訶薩 不 不不也世尊即水火風空識界無相增語是 也世尊即水火風空識界速離增語是菩薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風 不也世尊即地界寂靜增語是菩薩摩訶 不不也世尊即地界不寂

即水火風空識界有為增語是菩薩摩訶薩地界有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即摩訶薩不不也世尊即地界不遠離增語是摩訶薩不不也世尊即地界不遠離增語是

菩薩摩訶薩不不也世尊即地界滅增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空 聯界有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界無為增語是菩薩摩訶

尊即地界非善增語是菩薩摩訶薩不不也世 善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火 減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火 減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即地界 菩薩摩訶薩不不也世尊即地界

尊即地界世間增語是菩薩摩訶薩不不也 識界無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世 世尊即水火風空識界世間增語是菩薩摩 薩摩訶薩不不也世尊即水火風空識界出 水 界雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 訶薩不不也世尊即地界出世間增語是菩 世間增語是善薩摩訶薩不不也世尊即地 識界屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世 菩薩摩訶薩不不也世尊即地界屬生死增 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即水火風空 不也世尊即地界清淨增語是菩薩摩訶薩 尊即地界屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不 不不也世尊即水火風空識界清淨增語是 也世尊即水火風空識界屬涅槃增語是菩 火風空識界雜染增語是菩薩摩訶薩不

在

空識界可得增語是菩薩摩訶薩不不也世 增語是菩薩摩訶薩 薩不不也世尊即水火風空識界在 語是菩薩摩訶薩不 不 也世尊即地界在 不也世尊即地界可得 兩間增語是菩薩摩訶 不不也世專即水火風 兩間 增

隓摩訶薩 尊即地界不可得增語是菩薩摩訶薩不不 摩訶薩者於意云何即因緣增語是菩薩摩 也世尊即水火風空識界不可得增語是苦 不不也世尊即等無間緣所緣緣增上 不不也世尊復次善現所言菩薩

間緣所緣緣增上緣常增語是菩薩摩訶薩 常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即等無 縁增語是菩薩摩訶薩不不 我增語是菩薩摩訶薩 **告增語是菩薩摩訶薩** 旌 鏟 緣 無間縁所緣緣增上緣樂增語是菩薩摩訶 無常增語是菩薩 旌 間緣所緣緣增上緣我增語是菩薩摩訶薩 不也世尊即因縁無常增語是 不不也世尊即因緣苦增語是菩薩摩訶 樂增語是菩薩 不不也世尊即等無間緣所緣緣增上 不也世尊即因縁無我增語是菩薩摩訶 不不也世尊即等無間緣所緣緣增上 不不也世尊即等無間緣所緣緣增上緣 摩訶薩 摩訶薩 不不 不不也 不不也世尊即等 不不也世尊即 也世事 也世尊即 世專即等 善薩摩訶 Pp 凶 因 固

四 六三

訶薩不不也世尊即等無 間緣所緣緣增上 願應不不也世尊即因緣不 淨增語是菩薩摩訶無間緣所緣緣增上緣淨 增語是菩薩摩訶 不緣淨增語是菩薩摩訶薩 不不也世尊即等 也無我增語是菩薩摩訶薩 不不也世尊即因 緣

縁 是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩 即因緣有相增語是菩薩摩訶薩不 等無間緣所緣緣增上緣空增語是菩薩摩 摩訶薩不不也世尊即等無間緣所緣緣增 訶薩不不也世尊即因緣不空增語是菩薩 ,即等無間緣所緣緣增上緣有相增語 緣不空增語是菩薩摩訶薩 縁空增語是 不淨增語是菩薩摩訶 不 不也世尊即因 菩薩摩訶 不不也世尊即等無間縁 薩不不也世尊即 薩不不也世尊 縁無相增語 不不 不也世 也世尊 是 即

所 訶薩 語是菩薩摩訶薩不 是菩薩摩訶薩 尊即等無間緣所緣緣增上緣不寂靜增語 緣寂靜增語是菩薩摩訶薩 隡 問緣所緣緣增上緣無願增語是菩薩摩訶 増語是菩薩摩訶薩 縁縁増上 因 願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即等無 )世尊即 縁縁増上縁遠 不不 也世尊即等無間緣所緣緣增上緣有 也世尊即因緣不遠離增語是菩薩摩訶 不寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世 不不也世尊即等無間緣所緣緣增上 也世尊即因縁寂靜增語是菩薩摩 縁 因 無相 緣有願增語是菩薩摩訶薩 不不也世尊即 增語是菩薩摩訶薩 離增語是菩薩摩訶 不也世尊即等無間 不不也世尊即因縁無 不不也世尊即 因縁遠離 願

即等無間緣所緣緣增上緣有為增語是苦 薩摩訶薩不不也世尊即因緣無為增語是 因縁有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世專即 不 不也世尊即等無間緣所緣緣增上緣

**增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即** 縁所縁縁增上縁無漏增語是菩薩摩訶薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即等無問 世尊即因緣有漏增語是菩薩摩訶薩不不 緣增上緣無為增語是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩不不也世事即等無間緣所緣 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即因緣無漏 不不也世專即等無問緣所緣緣增上緣生 也世尊即等無間緣所緣緣增上緣有漏增 不不也世尊即因緣生增語是菩薩摩訶薩 因緣 不不也

菩薩摩訶薩不不也世專即等無間緣所緣 等無間緣所緣緣增上緣無罪增語是菩薩 緣增上緣有煩惱增語是菩薩摩訶薩! 摩訶薩不不也世事即因緣有煩惱增語 縁無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世事即 薩不不也世尊即等無間緣所緣緣增上緣 緑所綠緣增上緣非善增語是菩薩摩訶薩 有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即因 不不也世尊即因緣有罪增語是菩薩摩訶 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即因緣 不也世尊即等無間緣所緣緣增上緣善增 不也世尊即因緣善增語是菩薩摩訶薩 緣所緣緣增上緣城增語是菩薩摩訶薩 增語是菩薩擎訶薩 不不也世尊即等無問 等無間 不 非善 是

也世尊 不也世事即等無間緣所緣緣增上緣 縁增上緣出世間增語是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩不不也世尊即等無 摩訶薩不 等無間緣所緣緣增上緣世間增語是菩薩 縁世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 摩訶薩不不也世尊即等無間縁所緣緣增 淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即因縁清 也世尊即因縁雜染增語是菩薩摩訶薩不 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即因 不 不也世事即等無間 縁所縁縁增上縁清淨增語是菩薩摩訶 不不也世事即因緣屬生死增語是菩薩 聊 木 囡 也世事即因緣出世間 線 無 煩 惱 縁所縁縁増上縁 增語是菩薩 間 增語是 绿 摩訶 雜染 不不 所緣 無 隓

專即 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 內增語是菩薩摩訶薩不不也世專即等無 上緣屬生死增語是菩薩摩訶薩 也世尊即等無間緣所緣緣增上緣屬涅槃 是菩薩摩訶薩不不也世事即 語是菩薩摩訶薩 **尊即等無間緣所緣緣增上緣在兩間增** 旌 不 所縁縁增上縁可得增語是菩薩摩訶薩 縁在外增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 間縁所縁縁增上縁在內增語是菩薩摩 固 訶薩不不也世尊即等無間縁 沄 也世尊即因緣不可得增語是菩薩摩訶 縁在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世 因緣屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不 不也世尊即因緣在外增語是菩薩 不不也世尊即等無間縁 所緣緣增上 因緣可得 不不 因緣在 也 語 訶

蜜多經

禄所生法常增語是菩薩摩訶薩不不也世 所生法常語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即線 不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊復 不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊復 薩不不也世尊即等無間緣所緣緣增上緣

華薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法無相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法無相增 蔣是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法無相增 蔣是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法 華即緣所生法寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 所生法無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 於生法無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 於生法寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 於生法有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 所生法有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 亦也世尊即緣所生法衣靜增語是菩薩 摩訶薩不不也世尊即緣所生法遠離增語 是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法 華華摩訶薩不不也世尊即緣所生法 華華摩訶薩不不也世尊即緣 亦生法有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 亦也世尊即緣所生法有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 亦也世尊即緣所生法有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣 亦也世尊即緣所生法有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣

四六七

龍

縅

屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生法為所生法

緣所生法屬涅槃增語是菩薩摩訶薩 也世專即緣所生法在內增語是菩薩摩訶 薩摩訶薩不不也世專即緣所生法在兩間 薩不不也世尊即緣所生法在外增語是菩 法可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即緣所生 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明常增 尊即行識名色六處觸受愛取有生老死增 緣所生法不可得增語是菩薩摩訶薩不不 行乃至老死無常增語是菩薩摩訶薩不不 明無常增語是菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即行乃至老 云何即無明增語是菩薩摩訶薩不不也世 也 死常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無 )世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意 不不也世尊即 即

薩不不也世尊即無明苦增語是菩薩摩訶 薩不不也世尊即行乃至老死苦增語是苦 薩摩訶薩不不也世專即無明我增語是菩 也世尊即行乃至老死樂增語是菩薩摩訶 也世尊即無明樂增語是菩薩摩訶薩不不

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即行乃至 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明無我 薩摩訶薩不不也世尊即行乃至老死我增 摩訶薩不不也世尊即行乃至老死空增語 摩訶薩不不也世尊即無明空增語是菩薩 也世尊即無明不淨增語是菩薩摩訶薩不 即行乃至老死淨增語是菩薩摩訶薩不不 即無明淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 老死無我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 不也世尊即行乃至老死不淨增語是菩薩

願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明

菩薩摩訶薩不不也世尊即行乃至老死有

薩摩訶薩不不也世事即無明有願增語是

不不也世尊即行乃至老死無相增語是善 不也世尊即無明無相增語是菩薩摩訶薩 即行乃至老死有相增語是菩薩摩訶薩不 無明有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 死不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即行乃至老 是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明不空增

世尊即無明寂静增語是菩薩摩訶薩不不 無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即行 訶薩不不也世尊即無明不寂靜增語是菩 也世尊即行乃至老死寂靜增語是菩薩摩 乃至老死無願增語是菩薩摩訶薩不不也

一六九

札

不也世尊即行乃至老死不速離增語是菩世尊即無明不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明於離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明薩摩訶薩不不也世尊即無明薩摩訶薩不不也世尊即無明

摩訶薩不不也世尊即無明無湯增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有為增語是

乃至老死滅增語是菩薩摩訶薩不不也世事則減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即行死生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無死生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明生增

世專即無明有煩惱增語是菩薩摩訶薩不也世尊即無明有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明非善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明非善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明非善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明非善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即行乃至老死善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明善增語是菩薩摩訶薩不不也世

無明世間增語是菩薩摩訶薩不不也世專

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即行乃至老是菩薩摩訶薩不不也世尊即無明雜染增隆不不也世尊即無明雜染增隆不不也世尊即無明出世間增語不也世尊即無明出世間增語是菩薩摩訶即行乃至老死世間增語是菩薩摩訶薩不

薩不不也世尊即無明屬生死增語是菩薩摩訶那行乃至老死清淨增語是菩薩摩訶薩不也世尊即無明屬生死增語是菩薩摩訶薩不即行乃至老死清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世專即死雜終增語是菩薩摩訶薩不不也世專即

世事即行乃至老死在內增語是菩薩摩訶尊即無明在內增語是菩薩摩訶薩不不也世老死屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世增語是菩薩摩訶薩不不也世增語是菩薩摩訶薩不不也世專即行乃至是菩薩摩訶薩不不也世事即無明屬涅槃

四七

龍

箴

能

所言菩薩摩訶薩者於意云何即布施波羅 察多增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多樂增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多苦增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多苦增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍

進靜慮般若波羅蜜多我增語是菩薩摩訶薩不不也世專即布施波羅蜜多無我增語是菩薩摩訶薩不不也世專即海施波羅蜜多無我增語是菩薩摩訶薩不不也世專即海戒安忍精護靜慮般若波羅蜜多無我增語是菩薩摩訶薩不不也世專即海戒安忍精達靜慮般若波羅蜜多無我增語是菩薩摩訶薩不不也世專即海戒安忍精達,這一個人工程。 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精達, 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多無願增語

是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍精 薩不不也世尊即布施波羅蜜多不空增語 精進靜慮般若波羅蜜多有相增語是菩薩 訶薩不不也世事即布施波羅蜜多有相增 進静慮般若波羅蜜多不空增語是菩薩摩 語是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安忍 增語是菩薩摩訶薩不不也世專即淨戒安 摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多無相 薩摩訶薩不不也世專即布施波羅蜜多有 恐精進靜慮般若波羅蜜多無相增語是菩

是菩薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜 蜜多不寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅 净戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多寂靜增 施波羅蜜多遠離增語是菩薩摩訶薩不不 尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多不 也世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜 寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即布 多寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 多遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

羅蜜多不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也 不不也世尊即净戒安忍精進靜慮般若波 **布施波羅蜜多不遠離增語是菩薩摩訶薩** 訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般 世尊即布施波羅蜜多有為增語是菩薩摩

菩薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多

無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨

安忍精進靜慮般若波羅蜜多有願增語是

願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒

乱

不也世尊即布施波羅蜜多有漏增語是善般若波羅蜜多無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮也世尊即布施波羅蜜多無為增語是菩薩若波羅蜜多有為增語是菩薩摩訶薩不不

薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜 震殿若波羅蜜多有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即沖戒安忍精進 菩薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即沖戒安忍精進 薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多無漏增語是菩薩摩訶薩 不不也世尊即布施波羅蜜多 生增語是 薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進 薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進静

菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進

薩不不也世尊即布施波羅蜜多有煩惱增

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍

静處般若波羅蜜多無罪增語是菩薩摩訶

精進靜慮般若波羅蜜多有煩惱增語是苦 薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多無 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世專即淨

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅 戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多無煩惱增

塞多世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 增語是菩薩摩訶薩不不也世專即布施波 即净戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多世間 世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多 羅蜜多出世間增語是菩薩摩訶薩不不也

容多雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 布施波羅蜜多雜染增語是菩薩摩訶薩不 出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世專即 即布施波羅蜜多清淨增語是菩薩摩訶薩 不也世專即淨戒安忍精進靜慮般若波羅

> 尊即布施波羅蜜多屬生死增語是菩薩摩 羅蜜多清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世 若波羅蜜多屬生死增語是菩薩摩訶薩不 訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般 不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波 菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進 不也世尊即布施波羅蜜多屬涅槃增語是 静慮般若波羅蜜多屬涅槃增語是菩薩摩 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍 訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多在內增

摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多在外 精進靜慮般若波羅蜜多在內增語是菩薩 薩摩訶薩不不也世尊即布施波羅蜜多在 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多在外增語是苦

大般若波羅蜜多經卷第十九大般若波羅蜜多經卷第十九天般若波羅蜜多經卷第十九天殿若波羅蜜多可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多在兩間增

第

大般若波羅蜜多經卷第二十

地十

唐三藏法師玄奘奉 韶譯

內空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外復次善現所言菩薩摩訶薩不不也世尊即外復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即

世尊即內空常增語是菩薩摩訶薩不不也空無性自性空增語是菩薩摩訶薩不不也空共相空一切法空不可得空無性空自性畢竟空無際空散空無變異空本性空自相空內外空空空大空勝義空有為空無為空

尊即內空樂增語是菩薩摩訶薩不不也世自性空無常增語是菩薩摩訶薩不不也世菩薩摩訶薩不不也世菩摩別外空乃至無性薩摩訶薩不不也世尊即內空無常增語是薩摩訶薩不不也世尊即內空無常增語是世尊即外空乃至無性自性空常增語是菩

摩訶薩不不也世尊即外空乃至無性自性摩訶薩不不也世尊即內空苦增語是菩薩尊即外空乃至無性自性空樂增語是菩薩尊即外空乃至無性自性空樂增語是菩薩

空苦增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內

空我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃指語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至無性自性空無我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空不不也世尊即內空不不也世尊即內空不不也世尊即內空不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至無性自性空無不不也世尊即外空不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空不淨增語是菩薩摩訶薩

至無性自性空有相增語是菩薩摩訶薩不也世尊即內空不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有相不也世尊即內空不空增語是菩薩摩訶薩不在世尊即內空不空增語是菩薩摩訶薩不至無性自性空空增語是菩薩摩訶薩不

寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外原, 不不也世尊即外空乃至無性自性空有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有類增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有原增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有原增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空無相, 在也世尊即內空無相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空無相, 在也世尊即內空無相增語是菩薩摩訶薩

空乃至無性自性空寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空不寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空及離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不也世尊即內空有為增語是菩薩摩訶薩不

尊即內空有罪增語是菩薩摩訶薩不不也

目性空非善增語是菩薩摩訶薩不不也世

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空無 不不也世尊即外空乃至無性自性空有漏 乃至無性自性空無漏增語是菩薩摩訶薩 漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空顯增 不不也世專即內空隱增語是菩薩摩訶薩 不不也世事即外空乃至無性自性空隱增 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至 世尊即內空善增語是菩薩摩訶薩不不也 無性自性空顯增語是菩薩摩訶薩不不也 世尊即外空乃至無性自性空有罪增語是 是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至無 世尊即內空有煩惱增語是菩薩摩訶薩不 性自性空無罪增語是菩薩摩訶薩不不也 菩薩摩訶薩不不也世尊即內空無罪增語 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空無 空乃至無性自性空無煩惱增語是菩薩摩 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外 不也世尊即外空乃至無性自性空有煩惱 訶薩不不也世尊即內空世間增語是菩薩

尊即外空乃至無性自性空出世間增語是 内空出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世 菩薩摩訶薩不不也世尊即內空雜染增語 空世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 摩訶薩不不也世尊即外空乃至無性 自性

世尊即外空乃至無性自性空善增語是善

薩摩訶薩不不也世尊即內空非善增語是

菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至無性

四七九

il

龍

屬涅縣增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即也世尊即內空清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空屬生死也世尊即內空屬生死也世尊即內空屬生死也世尊即內空屬生死中世尊即內空屬生死也世尊即內空屬生死也世尊即內空屬生死也世尊即外空乃至無性自性空離染增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空屬建縣增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至無

是菩薩摩訶薩不不也世尊即內空可得增 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至 世尊即外空乃至無性自性空在兩間增語 即內空在兩間增語是菩薩摩訶薩不不 得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊復次善 無性自性空可得增語是菩薩摩訶薩不不 薩不不也世尊即真如常增語是菩薩摩訶 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界法性 現所言菩薩摩訶薩者於意云何即真如增 也世尊即內空不可得增語是菩薩摩訶薩 薩不不也世尊即法界乃至不思議界常增 住實際虚空界不思議界增語是菩薩摩訶 不不也世尊即外空乃至無性自性空不可 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即真如無常 不虚妄性不變異性平等性離生性 法定法 也

薩摩訶薩不不也世尊即外空乃至無性自

性空在外增語是菩薩摩訶薩不不也世尊

摩訶薩不不也世尊即內空在外增語是菩

内空在内增語是菩薩摩訶薩不不也世尊

即外空乃至無性自性空在內增語是菩薩

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃

至不思議界無常增語是菩薩摩訶薩不不

也世尊即真如樂增語是菩薩摩訶薩不不

願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即真如無防力力也七真 电汽格力工

龍

無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如衣静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如不不也世尊即其如寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如衣静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如衣静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如衣静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如衣之世尊即其如不思議界不也世尊即其如不思議界不也世尊即其如不思議界不也世尊即其如不思議界不也世尊即其如不思議界不也世尊即其如不知世尊即其如不知世尊即其如不知世尊即其如不知,其是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如和為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如於郡場。

雅乃至不思議界無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即其如有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界應增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界隱摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界應摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界應摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界應摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界非善

乃至不思議界有罪增語是菩薩摩訶薩不 罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即真如有 不也世尊即真如無罪增語是菩薩摩訶薩

不不也世尊即法界乃至不思議界無罪增

惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即法界 乃至不思議界有煩惱增語是菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即真如有煩 訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界無 不不也世尊即真如無煩惱增語是菩薩摩

法界乃至不思議界世間增語是菩薩摩訶 如世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界 薩不不也世尊即真如出世間增語是菩薩 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即真

> 出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 訶薩不不也世尊即真如清淨增語是菩薩 即法界乃至不思議界雜染增語是菩薩摩 真如雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思議界

清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即真 如屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 摩訶薩不不也世尊即真如屬涅槃增語是 菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思 即法界乃至不思議界屬生死增語是菩薩 議界屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世 世尊即法界乃至不思議界在內增語是苦 尊即真如在内增語是菩薩摩訶薩不不也 薩摩訶薩不不也世尊即真如在外增語是 **菩薩摩訶薩不不也世尊即法界乃至不思** 

第

尊即四念住不空增語是菩薩摩訶薩不不 是菩薩摩訶薩不不也世尊即四正斷乃至 菩薩摩訶薩不不也世尊即四念住空增語 世尊即四正斷乃至八聖道支不淨增語是 即四念住不淨增語是菩薩摩訶薩不 八聖道支空增語是菩薩摩訶薩不不也世

薩不不也世尊即四正斷乃至八聖道支無 乃至八聖道支有相增語是菩薩摩訶薩不 是菩薩摩訶薩不不也世尊即四念住有相 也世尊即四正斷乃至八聖道支不空增語 住有願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 不也世尊即四念住無相增語是菩薩摩訶 増語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四正斷 四正斷乃至八聖道支有顏增語是菩薩摩 相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四念

道支無願增語是苦隆摩訶隆不不也世尊 薩摩訶薩不不也世專即四正斷乃至八聖 菩薩摩訶薩不不也世尊即四念住不寂静 即四念住寂静增語是菩薩摩訶薩不不也 尊即四正斷乃至八聖道支不遠離增語是 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四正斷 世尊即四正斷乃至八聖道支寂靜增語是 訶薩不不也世專即四念住無願增語是苦 菩薩摩訶薩不不也世尊即四念住有為增 念住不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世 遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四 訶薩不不也世尊即四正斷乃至八聖道支 乃至八聖道支不寂静增語是菩薩摩訶隆 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四正斷乃 不不也世尊即四念住遠離增語是菩薩摩

四八五

截

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四念住 也世尊即四念住無為增語是菩薩摩訶薩 至八聖道支有為增語是菩薩摩訶薩 有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四 不不也世尊即四正斷乃至八聖道支無為 不不

正斷乃至八聖道支有漏增語是菩薩摩訶 薩不不也世尊即四念住無漏增語是菩薩 支無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 即四正 摩訶薩不不也世尊即四正斷乃至八聖道 四念住生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 支減增語是菩薩摩訶薩不 摩訶薩不不也世尊即四正斷乃至八聖道 訶薩不不也世尊即四念住減增語是菩薩 念住善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 斷乃至八聖道文生增語是菩薩摩 不也世尊即四

四正斷乃至八聖道支善增語是善薩摩訶 支非善增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 摩訶薩不不也世尊即四正斷乃至八聖道 薩不不也世 薩摩訶薩不不也世尊即四念住無罪增語 尊即四正斷乃至八聖道支有罪增語是菩 住無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 悩 是菩薩摩訶薩不不也世尊即四正斷乃至 即四正斷乃至八聖道支無煩惱增語是善 世尊即四念住有煩惱增語是菩薩摩訶薩 四念住有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世 薩摩訶薩不不也世尊即四念住世間增語 不不也世尊即四正斷乃至八聖道支有煩 八聖道支無罪增語是菩薩摩訶薩不不也 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四念 尊即四念住非善增語是菩薩

間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四念 世尊即四念住出世間增語是菩薩摩訶薩 是菩薩摩訶薩 不不也世尊即四正斷乃至八聖道支出世 八聖道支世間增語是菩薩摩訶薩 不 不也世尊即四正斷乃 不不 也 至

道支清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 住雜染增語是菩薩摩訶薩 薩摩訶薩不不也世專即四正斷乃至八聖 訶薩不不也世尊即四念住清淨增語是菩 正斷乃至八聖道支雜染增語是菩薩摩 不不也世尊 即

涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四念住屬 即四念住屬生死增語是菩薩摩訶薩不不 Œ 也世尊即四正斷乃至八聖道支屬生死增 |斷乃至八聖道支屬涅槃增語是菩薩摩

> 菩薩摩訶薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四正斷 世尊即四正斷乃至八聖道支在外增語是 乃至八聖道支在兩間增語是菩薩摩訶薩 薩摩訶薩不不也世尊即四正斷乃至八聖 訶薩 不不也世尊即四念住可得增語是菩薩摩 即四念住在外增語是菩薩摩訶薩不不也 道支在內增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 訶 薩不不也世專即四正斷乃至八聖道支 不不 也世尊即四念住在內增語是苦 不不也世尊即四念住在 兩

菩薩摩訶薩不不也世尊復次善現所言菩 尊即四正斷乃至八聖道支不可得增語是 可得增語是菩薩摩訶薩不不也世專即 薩摩訶薩者於意云何即苦聖諦增語是菩 念住不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世

畝

不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即苦是菩薩摩訶薩不不也世尊即苦聖諦不淨增語養不不也世尊即苦聖諦不淨增語薩不不也世尊即集滅道聖諦淨增語是菩薩不不也世尊即苦聖諦淨增語是菩薩摩訶

聖諦空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 等演達不不也世尊即等聖諦不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦不空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即若聖諦有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即若整於道聖諦不也世尊即若整於道聖諦不也世尊即集滅道聖諦有相增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦有時,其滅道聖諦空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦在世尊即等於道聖詩有時, 也世尊即若聖諦有領增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 生尊即若聖諦有明增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 生尊即若聖諦有明增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 也世尊即若聖諦有領增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 也世尊即若聖諦有領增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道

**告聖節無我增語是善薩摩訶薩不不也世** 

專即集滅道聖諦無我增語是菩薩摩訶薩

聖諦我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即苦聖諦我

是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦 薩摩訶薩不不也世專即苦聖諦無願增語 聖諦寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 無願增語是菩薩摩訶薩不不也世事即苦 不不也世尊即集滅道聖諦有願增語是善

是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦 薩摩訶薩不不也世專即苦聖諦有為增語 尊即苦聖諦不遠離增語是菩薩摩訶薩不 道聖諦遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即苦聖諦遠 訶薩不不也世尊即集城道聖諦不寂靜增 雜增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅 即集滅道聖諦寂靜增語是菩薩摩訶薩 不也世尊即集滅道聖諦不遠離增語是苦 不也世事即苦聖諦不寂靜增語是菩薩摩 不 薩

即集滅道聖諦無為增語是菩薩摩訶薩 諦無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 菩薩摩訶薩不不也世尊即苦聖諦無漏增 聖諦無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦善增語 苦聖諦生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 語是菩薩摩訶薩不不也世專即集滅道 有為增語是善薩摩訶薩不不也世尊即告 訶薩不不也世尊即苦聖諦善增語是菩薩 不也世尊即告聖諦有漏增語是善薩摩訶 是菩薩摩訶薩不不也世尊即苦聖諦非善 也世尊即苦聖諦城增語是菩薩摩訶薩不 即集滅道聖諦生增語是菩薩摩訶薩不不 不也世尊即集滅道聖諦滅增語是菩薩摩 不不也世尊即集滅道聖諦有漏增語是

龍

即苦聖諦出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即告聖諦有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即告聖諦世間禮話是菩薩摩訶薩不不也世尊即告聖諦世間內世尊即等聖詩與惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即等與論道聖諦無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖諦出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅道聖詩世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集與惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集

第

是菩薩摩訶薩不不也世尊即苦聖諦不可 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四無量 是菩薩摩訶薩不不也世尊即四静慮無常 薩不不也世尊即四無量四無色定常增語 尊即四無量四無色定增語是菩薩摩訶薩 道聖諦不可得增語是菩薩摩訶薩不不也 得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即集滅 世尊復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云 何即四静慮增語是菩薩摩訶薩不不也世 不不也世尊即四静慮常增語是菩薩摩訶

> 摩訶薩不不也世尊即四静處苦增語是苦 世尊即四静慮樂增語是菩薩摩訶薩不不 薩摩訶薩不不也世尊即四無量四無色定 也世尊即四無量四無色定樂增語是菩薩 四無色定無常增語是菩薩摩訶薩不不也

即四靜慮不淨增語是菩薩摩訶薩不不也 是菩薩摩訶薩不不也世事即四静處淨增 世尊即四無量四無色定不淨增語是菩薩 無色定淨增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四無量四 慮我增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四 苦增語是菩薩摩訶薩不不也世事即四静 也世尊即四静慮無我增語是菩薩摩訶隆 無量四無色定我增語是菩薩摩訶薩不不 不不也世尊即四無量四無色定無我增語

龍

下心世事中四种屬有羽骨语是菩薩擎 四無量四無色定不空增語是菩薩摩訶薩不不也世事即空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四群 空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 空增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四群 座摩訶薩不不也世尊即四群 摩訶薩不不也世尊即四群

量四無色定無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相增語是菩薩摩訶薩不也世尊即四靜慮有願增語是菩薩摩訶薩不也世尊即四靜慮不也世尊即四靜慮不不也世尊即四靜慮有預增語是菩薩摩訶薩不也世尊即四靜慮不不也世尊即四靜慮有預增語是菩薩摩訶薩不也世尊即四靜慮不不也世尊即四靜慮有預增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有預增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有相對語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四無色定有相

增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮

無為增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四

無量四無色定無為增語是菩薩摩訶薩

訶薩

不不

也世事即四靜慮有為增語是菩陸摩

不不也世尊即四無量四無色定有為

無量四無色定不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世專即四縣屬家静增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世專即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世專即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不知世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不也世尊即四縣屬不知

茅

語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有不也世尊即四無量四無色定生增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四無量四無色定減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四無量四無色定差達摩訶薩不不也世尊即四靜慮減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮減增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜處非善增語是菩薩摩訶薩不也世尊即四靜處生增語是菩薩摩訶薩不

是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮有煩不不也世尊即四靜慮無罪增語是菩薩摩訶薩也世尊即四靜慮無罪增語是菩薩摩訶薩量四無色定有罪增語是菩薩摩訶薩不不罪增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四無

世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四年間增語是菩薩摩訶薩不也世尊即四縣屬無煩惱增語是菩薩摩訶薩不也世尊即四縣量四無色定無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜處無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜處出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜處出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜處出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即四靜之本,其一

四九三

fi

\*\*

應屬生死增語 是菩薩摩訶薩不不也世尊 淨增語是菩薩摩訶薩不不也世專即四靜 摩訶薩不不也世尊即四無量四無色定清 薩不不也世尊即四静慮清淨增語是菩薩 即四無量四無色定雜染增語是菩薩摩訶 静慮雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世尊

定屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 菩薩摩訶薩不不也世尊即四無量四無色 訶薩不不也世尊即四靜慮屬涅槃增語是 即四無量四無色定屬生死增語是菩薩摩 世尊即四無量四無色定在內增語是菩薩 定在外增語是菩薩摩訶薩不不也世事即 菩薩摩訶薩不不也世尊即四無量四無色 即四靜應在內增語是菩薩摩訶薩不不也 摩訶薩不不也世尊即四靜慮在外增語是

> 菩薩摩訶薩不不也世尊 也世尊即四無量四無色定不可得增語是 即四靜慮不可得增語是菩薩摩訶薩不不 色定可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 是菩薩摩訶薩不不也世專即四無量四無 薩摩訶薩不不也世尊即四靜慮可得增語 世尊即四無量四無色定在兩間增語是菩 四靜慮在兩間增語是菩薩摩訶薩不不 也

大般若波羅蜜多經卷第二十

大般若波羅蜜多經卷第二十一 玄一

人族近上火存定十遍远曾吾走车季季可以解脱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即相分教誠教授品第七之十一

解脫無常增語是菩薩摩訶薩不不也世等處常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八勝處九次第定十遍薩不不也世等即八解脫常增語是菩薩摩八勝處九次第定十遍產不不也世等即八解脫常增語是菩薩摩訶八勝處九次第定十遍處增語是菩薩摩訶

尊即八解脫苦增語是菩薩摩訶薩不不也定十遍處樂增語是菩薩摩訶薩不不也世菩薩摩訶薩不不也世菩摩訶薩不不也世菩摩訶薩不不也世等即八勝處九次第薩摩訶薩不不也世等即八解脫樂增語是語外八勝處九次第定十遍處無常增語是菩

不不也世等即八解脫不淨增語是菩薩摩夷薩不不也世等即八縣處九次第定十遍處我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八縣處九次等定十遍處我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八縣處九次等定十遍處我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八縣處九次等定十遍處光濟方達不也世等即八縣處九次第定十遍處苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八縣處九次第定十遍處苦增語是世等即八縣處九次第定十遍處苦增語是世等即八縣處九次第定十遍處苦增語是世

摩訶薩不不也世等即八解脫不空增語是即八勝處九次第定十遍處空增語是菩薩外解脫空增語是菩薩摩訶薩不不也世等成不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一方薩不不也世等即為薩不不也世等即方薩不不也世等即於處九次第定十遍

四九五

龍

統

一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度一時度

增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八解 爲增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八解 第定十遍處有為增語是菩薩摩訶薩 薩摩訶薩不不也世等即八解脫有為增語 不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 薩摩訶薩不不也世等即八勝處九次第定 薩 不不也世等即八勝處九次第定十遍處無 是菩薩摩訶薩不不也世等即八勝處九次 八勝處九次第定十遍處不遠離增語是菩 世尊即八解脫遠離增語是菩薩摩訶薩不 脱有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 也世等即八解脫無為增語是菩薩摩訶薩 不也世等即八勝處九次第定十遍處遠離 十遍處不寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也 不 不也 世等即八解脫 不寂靜增語是苦 不不 脫

語是菩薩摩訶薩不不也世等即八解脫寂也世等即八勝處九次第定十遍處無願增

等即八解脫無願增語是菩薩摩訶薩不不

静增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八勝

處九次第定十逼處寂靜增語是菩薩摩訶

第

菩薩摩訶薩不不也世等即八勝處九次第 世等即八解脫生增語是菩薩摩訶薩不不 定十遍處無漏增語是菩薩摩訶薩不不也 摩訶薩不不也世等即八解脫無漏增語 勝處九次第定十遍處有漏增語是菩薩 是

旌 善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八勝語是菩薩摩訶薩不不也世等即八解脫非 不也世等即八勝處九次第定 也世等即八解脫善增語是菩薩摩訶薩不 次第定十遍處減增語是菩薩摩訶薩不不 語是菩薩摩訶薩不不也世等即八勝處九 是菩薩摩訶薩不不也世等即八解脫滅增 也世等即八勝處九次第定十遍處生增語 九次第定十遍處非善增語是菩薩摩訶 不不也世等即八解脫有罪增語是菩薩 十遍處善增

摩訶隆 惱 是菩薩摩訶薩不不也世事即八解脫 間 處 世等即八勝處九次第定十遍處無罪增語 即八解脫無罪增語是菩薩摩訶薩不不也 脫出世間增語是菩薩摩訶薩不不也 定 菩薩摩訶薩不不也世等即八勝處九次第 即八勝處九次第定十遍處出世間增語是 不不也世等即八勝處九次第定十遍處世 也 訶薩不不也世等即八解脫無煩惱增語是 遍處有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等 九次第定十遍處有煩惱增語是菩 增語是菩薩摩訶薩不不也 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八解 世等即八解脫世間增語是菩薩摩訶薩 十遍處無煩惱增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即八勝處九次第定十 世等即八勝 世等 薩摩 有 煩

語是菩薩摩訶薩不不也世等即八解脫在 也世等即八勝處九次第定十遍 處在 外

勝處九次第定十遍處在兩間增語是菩薩 摩訶薩不不也世等即八解脫可得增語是 兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八

不也世等即八解脫清淨增語是菩薩摩訶

薩不不也世等即八勝處九次第定十遍處

清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八

解脫屬生死增語是善薩摩訶薩不不也世

次第定十遍處雜染增語是菩薩摩訶薩不

語是菩薩摩訶薩不不也世等即八勝處

九

菩薩摩訶薩不不也世等即八解脫雜染增

菩薩摩訶薩不不也世尊即八勝處九次第 世等即八解脫不可得增語是菩薩摩訶薩 定十遍處可得增語是菩薩摩訶薩 可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等復次 不不也世等即八勝處九次第定十遍處不 人不不也

善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即空解 相 脫門增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無 世等即空解 不也世等即無相無願解脫門常增語是苦 無願解脫門增語是菩薩摩訶薩 脫門常增語是菩薩摩訶薩 不不也

薩摩訶薩不不也世等即八勝處九次第定 訶薩不不也世等即八解脫在內增語是苦 等即八解脫在外增語是菩薩摩訶薩不不 十遍處在內增語是菩薩摩訶薩 九次第定十遍處屬涅槃增語是菩薩摩 不不也世

樂增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八勝是菩薩摩訶薩不不也世等即八解脫屬涅

等即八勝處九次第定十遍處屬生死增語

等即空解脫 薩摩訶薩不不 解脫門無常增語是菩薩摩訶薩不不也世 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即無相 也世等即無相無願解脫門樂增語是菩薩 門樂增語是菩薩摩訶薩不不 也世等即空解 脫 無願

門苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空 菩薩摩訶薩不不也世等即無相 摩訶薩不不也世等即空解脫門苦增語是 不不 解脫門我增語是菩薩摩訶薩不不也世等 摩訶薩不不也世等即無相無願解脫門 即無相無願解脫門我增語是菩薩摩訶薩 脫門淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 我增語是菩薩摩訶薩不不 相 也世等即空解脫門無我增語是菩薩 無願解脫門淨增語是菩薩摩訶薩 也世等即 無願解脫 空 無 解

> 訶薩不不也世等即無相無願解脫門不 門空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫 **薩不不也世等即無相無願解脫門不空** 不 語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫 也 有相增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無 相 椢 也世事即空解脫門不淨增語是苦 世等即空解脫門不空增語是菩薩摩訶 無願解脫門空增語是菩薩摩訶薩不不 無顏解脫門有相增語是菩薩摩訶薩 旌 淨 增

無 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空 門有願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 訶薩不不也世等即無相無願解 不也世等即空解脫門無相增語是菩薩 相 無願解脫門有願增語是菩薩摩訶 脱門 一解脫 無 相

四 九九

龍

故

語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門善增語是菩薩摩訶薩不也世等即空解脫門有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無相無願解脫門無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門生增語是菩薩摩訶薩不不也世等即強相無願解脫門無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即強相無願解脫門無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即強相無願解脫門無清增語是菩薩摩訶薩不不也世等即強相無願解脫門無清增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門生增語是菩薩摩訶薩不不也世等即強相無願解脫門其增語是菩薩摩訶薩不不也世等即強相無願解脫門善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門其濟

不也世等即無相無願解脫門有罪增語是等即空解脫門有罪增語是菩薩摩訶薩不不也世語是菩薩摩訶薩不不也世語是菩薩摩訶薩不不也世語是菩薩摩訶薩不不也世語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門非善增薩摩訶薩不不也世等即空解脫門非善增

薩不不也世等即無相無願解脫門有煩惱世等即空解脫門有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也類解脫門無罪增語是菩薩摩訶薩不不也增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無相無菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門無罪

菩薩摩訶薩不不也世等即無相無願解脫訶薩不不也世等即空解脫門世間增語是即無相無願解脫門無煩惱增語是菩薩摩門無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等問無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等增語是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫

屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 薩摩訶薩不不也世等即無相 相 是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門屬 世等即空解脫門清淨增語是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門雜染 空解脫門在內增語是菩薩摩訶薩不不 生死增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無 不不也世等即無相無願解脫門清淨增語 願解脫門雜染增語是菩薩摩訶薩不 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無相無 也世等即無相無願解脫門出世間增語是 不不也世等即空解脫門屬涅槃增語是善 門世間增語是菩薩摩訶薩不 空解脫門出世間增語是菩薩摩訶薩不不 無願解脫門屬生死增語是菩薩摩訶薩 無願解脫門 不也世等即 木 de.

龍

摩訶薩 是菩薩摩訶薩不不也世等即無相無願 脱門在外增語是菩薩摩訶薩不不也世等 世等即無相 即空解脫門在兩間增語是菩薩摩訶薩不 不不 也世 無 願 等即空解脫門在外增語 解脫門在內增語是菩薩 解

訶薩 無願 是菩薩摩訶薩不不也世等即空解脫門可 地 也世等即空解脫門不可得增語是菩薩摩 得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無 不也世等即無相無願解脫門在兩間增語 門增語是菩薩摩訶薩不不 現所言善薩摩訶薩者於意云何即陀羅尼 得增語是菩薩摩訶薩不不也世等復次善 門增語是菩薩摩訶薩不不也世等即於 解脫門可得增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即無相 無願解脫門不 也世等即三摩 不不 可 相

> 地門苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三 陀羅尼門我增語是菩薩摩訶薩不不也世 語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅尼門 菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門樂增 羅尼門常增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 尊即三摩地門我增語是菩薩摩訶薩不不 摩訶薩不不也世等即陀羅尼門樂增語是 世等即陀羅尼門無常增語是菩薩摩訶薩 即三摩地門常增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即三摩地門無常增語是菩薩 不不也 摩

是菩薩摩訶薩不不也世事即三摩地門淨 **落不也世等即三摩地門無我增語是善** 也世等即陀羅尼門無我增語是菩薩摩訶 隆摩訶薩 不不也世等即陀羅尼門淨增語

第

門不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅 三摩地門不淨增語是菩薩摩訶薩不不也 世等即陀羅尼門空增語是菩薩摩訶薩不 薩不不也世等即陀羅尼門不空增語是善 不也世等即三摩地門空增語是菩薩摩訶 尼

薩摩訶薩不不也世等即三摩地門不空增 摩地門有相增語是菩薩摩訶薩不不也世 語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅尼門 有相增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三 等即陀羅尼門無相增語是菩薩摩訶薩不 菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門有願 不也世等即三摩地門無相增語是菩薩摩 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅尼 訶薩不不也世等即陀羅尼門有願增語是

三摩地門無願增語是菩薩摩訶薩不不也 門無願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 世等即陀羅尼門寂靜增語是菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門 摩訶薩不不也世等即陀羅尼門不寂靜增 不不也世等即三摩地門寂静增語是菩薩 陀羅尼門遠離增語是菩薩摩訶薩不不也 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅尼 世等即三摩地門遠離增語是菩薩摩訶薩 不寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 薩摩訶薩不不也世等即三摩地門不遠離 不不也世等即陀羅尼門不遠離增語是菩 三摩地門有為增語是菩薩摩訶薩不不也 門有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 世等即陀羅尼門無為增語是菩薩摩訶薩

髭

絃

不不也世等即三摩地 是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門有 摩訶薩不不也世等即陀 尼門無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅 門無為增語是菩薩 羅尼門有漏 增語

增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地 是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅 即三摩地門無漏增語是菩薩摩訶薩 等即三摩地門非善增語是菩薩摩訶薩不 羅尼門非善增語是菩薩摩訶薩 門善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀 薩摩訶薩不不也世等即三摩地門減增語 訶薩不不也世等即陀羅 也 不不也世等即三摩地門生增語是菩薩摩 世等即陀羅尼門生增語是菩薩摩訶隆 尼門減增語是菩 不不也世 虍 門善 不不

摩訶薩不不也世等即三摩地門出 語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅尼門 等即三摩地門世間增語是菩薩摩訶薩不 不也世等即陀羅尼門出世間 羅尼門世間增語是菩薩摩訶薩不不也 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀 是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門無 訶薩不不也世等即陀羅尼門無煩惱增語 也世等即三摩地門有煩惱增語是菩薩摩 門無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等 菩薩摩訶薩不不也世等即陀羅尼門無罪 陀羅尼門有煩惱增語是菩薩摩訶薩不 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地 訶薩不不也世等即三 不也世等即陀羅尼門有罪增語是菩薩 摩地門有罪增語是 增語是菩薩 世 間増 即 世

**等即陀羅尼門在** 摩地門在外增語是菩薩摩訶薩不不也世 在外增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三 薩不不也世等即陀羅尼門在內增語是善 語是菩薩摩訶薩不不也世事即陀羅尼門 薩摩訶薩不不也世等即三摩地門在內增 羅尼門屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也 是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門屬 世尊即三摩地門屬涅槃增語是菩薩摩訶 生死增語是菩薩摩訶薩不不也世等即陀 訶薩不不也世等即陀羅尼門屬生死增語 不也世事即三摩地門清淨增語是菩薩摩 等即吃羅尼門清淨增語是菩薩摩訶薩不 雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即三 摩地門雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世 兩間增語是菩薩摩訶薩

勝地現前地遠行地不動地善慧地法雲地居是菩薩摩訶薩不不也世等即離婚地等部是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門在不也世等即三摩地門不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門薩不不也世等即三摩地門在東門三摩地門不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即於羅尼門可得增不不也世等即三摩地門在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三摩地門在兩間增語是菩薩摩訶薩

不不也世專即離坊地乃至法雲地無常增也世專即極喜地無常增語是菩薩摩訶薩地乃至法雲地常增語是菩薩摩訶薩不不常增語是菩薩摩訶薩不不也世專即離坊增語是菩薩摩訶薩不不也世專即極喜地

能

龍

**旌摩訶薩不不也世等即極喜地我增語是** 世尊即極喜地苦增語是菩薩摩訶薩不不 菩薩摩訶薩不不也世等即離垢地乃至法 也世尊即離垢地乃至法雲地苦增語是苦 乃至法雲地樂增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩不不也世等即極喜地淨增語是菩 雲地我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 增語是菩薩摩訶 薩摩訶薩不不也世等即離 等即離垢地乃至法雲地無我增語是菩薩 極喜地無我增語是菩薩摩訶薩不不也世 菩薩摩 訶 旌 薩不 不不 也世等即極喜地 不也世等即 雅垢地 不不也

地不淨增語是菩薩摩訶薩

不

ネ

·也世專

離垢地乃至法雲地不淨增語是菩薩摩

淨增語是菩薩摩訶

薩不

不也

)世等即

垢地乃至法

雲

爭即 離垢地乃至法雲地不空增語是菩薩摩訶 地不空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 摩訶薩不不也世專即離 訶薩 薩摩訶薩不不也世等即離 喜地無相增語是菩薩摩訶薩不不也世 摩訶薩不不也世等即離 空增語是菩薩摩訶薩 訶薩不不 薩不不也世等即極喜地有相增語是菩薩 極喜地無願增語是菩薩摩 地 即離垢地乃至法雲地無相增語是菩薩摩 有 有願增語是菩薩摩訶薩 相增語是菩薩摩訶薩 不不 離 站地乃至法雲地無 願增語是菩薩 也世等即極喜地空增語是菩薩 也世等即極喜地有願增語是 不不也世等即極 **垢地乃至法雲地** 不不也世等即极 始地乃至法雲 **垢地乃至法雲** 河旌 不 不 也 イ 世等 不也 箏 地 世

摩訶薩 雲地寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世等 菩薩摩訶薩不不也世專即離垢地乃至法 即極喜地不寂靜增語是菩薩摩訶薩 也世尊即離垢地乃至法雲地不寂靜增語 不不也世等即極喜地寂靜增語是 不不

是菩薩摩訶薩不不也世等即極喜地遠離 乃至法雲地遠離增語是菩薩摩訶薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即離 薩不不也世等即離垢地乃至法雲地不遠 也世等即極喜地不遠離增語是菩薩摩訶 垢地 不不

離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即極喜 摩訶薩不不也世等即離垢地乃至法雲地 有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 垢地乃至法雲地 不不也世等即極喜地無爲增語是菩薩 有為增語是菩薩摩訶

極喜地生增語是菩薩摩訶薩不不也世等地無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即極喜地 薩不不也世等即極喜地減增語是菩薩摩 即離垢地乃至法雲地生增語是菩薩摩訶 薩摩訶薩不不也世事即離垢地乃至法雲 訶薩不不也世等即極喜地無漏增語是苦 即離垢地乃至法雲地有漏增語是菩薩摩 喜地有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等 地乃至法雲地善增語是菩薩摩訶薩不不 訶薩不不也世等即離垢地乃至法雲地滅 無爲增語是菩薩摩訶薩不不也世等即極 也世等即極喜地非善增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即離垢地乃至法雲地非善增

五〇七

龍

地乃至法雲地 語是菩薩摩訶 旌 不也世等即極喜地無罪增語是菩薩摩 增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即離垢地乃至法雲地 有罪增語是菩薩摩 薩 不不也世等即 不不也 世等 極喜 即離 訶隆 無 地 罪 不 訶 垢

菩薩摩訶薩不不也世等即離垢地乃至法訶薩不不也世等即極喜地無煩惱增語是離垢地乃至法雲地有煩惱增語是菩薩摩有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即增語是菩薩摩訶薩不不也世等即增語是菩薩摩訶薩不不也世等即

菩薩摩訶薩 雲地 即極 語是菩薩摩訶薩 世尊即離垢地乃至法 無煩 喜 惱 地 增語 世 不不 間 也 增語是菩薩摩訶 是菩薩摩訶 「不不 世等即極 雲地 也世 等即離 喜地 世間 旌 不 出 增語 不 旌 世 垢 也 示 是 地間 世

摩 薩 語是菩薩摩訶薩不不也世等即離 菩薩摩訶薩不不也世等即 世等即離 極喜地屬涅槃增語是菩薩摩訶薩 屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 不不也世等即極 垢 清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即極喜地 乃至法雲地 世等即極喜地在外增語是菩薩摩訶薩不 不 至法雲地在 地乃至法雲地清淨增語是菩薩摩訶 也世 前薩不不也世等即離垢地乃至法雲地 不不也世等即離坊地乃至法雲地雜染 專 **垢地乃至法雲地屬涅槃增語** Bp. 内增語是菩薩摩 出 極 世 喜地雜染增語是菩薩摩 喜地屬生死增語是菩薩 間 增 語是菩薩 極喜地 河旌 摩 不不 在 掂 不不 地 即離 内 增 业

地乃至法雲地在兩間增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即極喜地可得增語是菩薩摩 問增語是菩薩摩訶薩不不也世等即離 是菩薩摩訶薩不不也世等即極喜地在 不也世等即離垢地乃至法雲地在 外增 垢 兩

訶薩不 得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即極喜 摩訶薩不不也世等復次善現所言菩薩摩 旌 即離垢地乃至法雲地不可得增語是菩薩 訶薩者於意云 不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等 不不也世等即六神通常增語是菩薩摩 不不也世等即六 不不也世事即五 不不也世等即五眼無常增語是菩薩 不也世等即離垢地乃至法雲地 何即 眼常增語是菩薩摩訶 神 五 通 眼增語是菩薩摩 增語是菩薩摩 可 訶

摩訶薩不不也世等即六神通 菩薩摩訶薩不不也世等即五眼樂增語是 是菩薩摩訶薩不不也世等即六神通苦增 是菩薩摩訶薩不不也世等即五眼苦增 菩薩摩訶薩不不也世等即六神通樂增語 我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六神 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即五 語是菩薩摩訶薩不不也世事即五 五 語是菩薩摩訶薩不不也世等即六 等即六神通 六神通淨增語是菩薩摩訶薩 通無我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 即五眼不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世 也世等即五眼空增語是菩薩摩訶薩不不 眼淨增語是菩薩摩訶薩 不淨增語是菩薩摩訶薩 不不 無常增語是 不不也世 也世等即 神通 眼 眼 我增 不不

五〇九

不也世等即五眼不空增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩不不也世等即六神通有相增語是 不不也世等即六神通不空增語是菩薩摩 訶薩不不也世等即五眼有相增語是菩薩 世等即六神通空增語是菩薩摩訶薩不

菩薩摩訶薩不不也世等即五眼無相增語 是菩薩摩訶薩不不也世等即六神通無相 通有願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即五眼有 願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六神

即六神通無願增語是菩薩摩訶薩不不也 五 世事即五 也世等即六神通寂靜增語是菩薩摩訶薩 不不也世尊即五眼不寂靜增語是菩薩摩 眼無願增語是菩薩摩訶薩不不也世尊 眼寂靜增語是菩薩摩訶薩不不

> 訶薩 不也世等即五眼無為增語是菩薩摩訶薩 世等即六神通有為增語是菩薩摩訶薩不 等即五眼有爲增語是菩薩摩訶薩不 神通不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世 遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即五眼不 是菩薩摩訶薩不不也世等即六神通遠離 菩薩摩訶薩不不也世事即五眼遠離增語 不不也世等即六神通無為增語是菩薩摩 不 不 也世等即六神 通不寂 於靜增語: 不也

訶薩不不也世事即五眼有漏增語是菩薩 菩薩摩訶薩不不也世等即五眼 摩訶薩不不也世等即六神通有漏增語是 是菩薩摩訶薩不不也世等即六神通無漏 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即五眼生 無 ..漏增語

眼善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六通減增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六減增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六神生增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六神道語是菩薩摩訶薩不不也世等即六神通增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六神通

神通善增語是菩薩摩訶薩 五. 世事即五眼 即六神通非善增語是菩薩摩訶薩不不也 也世等即六神通有罪增語是菩薩摩 眼 非善增語是菩薩摩訶薩 有罪增語是菩薩摩訶薩不不 不不也 不 不也世 世等 訶 等 旌 即

摩訶薩不不 旌 增語是菩薩摩訶薩不不也世尊即五眼 菩薩摩訶薩不不也世等即六神通 不不也世等即五眼無罪增語是菩薩摩 不不也世 也世等即五 等即六神通 服 無罪增語是苦 有煩惱 增語 有煩 旌 無 是 悩 訶

不也世等即五眼出世間增語是菩薩摩訶世等即六神通世間增語是菩薩摩訶薩不不也等即五眼世間增語是菩薩摩訶薩不不也神通無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世與

菩薩摩訶薩 薩摩訶薩不不也 嶐 眼屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 即六神通屬生死增語是菩薩摩訶 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即六 語是菩薩摩訶薩 不不也世等即六神通屬涅槃增語是菩薩 也世等即五 不不也世等即六 淨增語是菩薩摩訶薩 眼屬涅槃增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即六种通雜染 世等即五 不不也世等即五眼清 神 通 出 不 眼 世 雜染增語是 間 也世 增語是 等即 薩不 神通 增 淨 五

是菩薩摩訶薩不不也世等即五眼在外增 薩摩訶薩不不也世等即六神通在內增語

外增語是菩薩摩訶薩不不也世等即五眼語是菩薩摩訶薩不不也世等即六神通在

六神通在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也 在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即

也世等即六神通可得增語是菩薩摩訶薩世等即五眼可得增語是菩薩摩訶薩不不 不不也世等即五眼不可得增語是菩薩摩

菩薩摩訶薩不不也世等 訶薩不不也世等即六神通不可得增語是

大般若波羅蜜多經卷第二十一

龍

不共法樂增語是菩薩摩訶薩不不也世等

不不也世等即四無所畏四無礙解十八佛

不也世等即佛十力樂增語是菩薩摩訶薩

十八佛不共法無常增語是菩薩摩訶薩

前薩不不也世等即四無所畏四無礙

解

即 薩摩訶薩不不也世等即佛十力無我? 我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四 等即四無所畏四無礙解十八佛不共法苦 無礙解十八佛不共法無我增語是菩薩摩 是菩薩摩訶薩不不也世等即四 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即佛十力 摩訶薩不不也世等即四無所畏四無 訶薩不不也世等即佛十力淨增語是菩薩 所畏四無礙解十八佛不共法我增語是善 佛十力苦增語是菩薩摩訶薩 無所畏四 不 不 增 世

等即佛十力空增語是菩薩摩訶薩不不也世不共法不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世不不也世等即四無所畏四無礙解十八佛也世等即佛十力不淨增語是菩薩摩訶薩不不 十八佛不共法淨增語是菩薩摩訶薩不不

五一三

fi

龍

空增語 語是菩薩摩訶 四 力 不空、 無所畏四 卽 增語 是菩薩摩訶薩 四 所畏 無 是菩薩摩訶薩 礙 薩不不也世等即 解十八佛不共法 四無礙解 不 木 ナハ 也世等即 不 不也 佛 佛十力 世等 不空 不 共 佛 有 增 即 法 +

菩薩摩訶薩 所畏四無礙解十八佛不共法 相 語是菩薩摩訶薩 增語是菩薩 無礙 解十八佛不共法無相 不 不也世等即 摩訶薩不不也 不不也世等即四 佛 世等即 有相 增語是菩薩 十力無 增語 無 所 相 凼 是 畏 增 無

摩訶薩 菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四 不 解十八佛不 前薩不不也世等即四 不也世等即 不不也世等即 共法 佛 有願 ナカ 佛 無 無 增 千 **於畏四** 願 語 力 增語 是善 有願 是菩 薩摩 增語 隓 是 訶無

> 佛不 薩 不 十八佛不 世等即佛十力 也世 不不也世等即四 ·共法寂靜增語是菩薩摩訶薩 一等即 共 法 佛十 無 不寂靜增語是菩薩摩 力寂 願 無所畏 增 静增語是菩薩摩 語是菩薩摩 四 無礙解十 不 旌 訶薩

世等即佛十力遠離增語是菩薩摩訶薩 不共法不寂 即 不 不 法 也世等即四 共法遠離增語是菩薩摩訶薩 Ep 世等即四 也 不也世等即四無所畏四無礙解十八 不遠離增語是 佛十力不 世等即四 十力有為增語是菩薩摩訶薩 無 無所畏 遠 所畏 静增語是菩薩摩訶薩 無所畏四無礙 雜 四無礙 苦薩摩訶薩 增語是菩薩摩訶薩 四無礙解十八佛 解十八佛不共法 解十八佛不 不不也世等 不 不也 不不 不 世等 木 不 不 佛 护 业

有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四增語是菩薩摩訶薩不不也世等即佛十力無為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即佛十力無為增語是菩薩摩訶薩不不也世等有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即佛

菩薩 畏四無礙 薩摩訶薩不不也世等即佛十力生增語是 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所 是菩薩摩 無所畏四無礙 佛不共法滅增語是菩薩摩訶薩不不也世 解十八佛不共法生增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即四無所畏四無礙解十 不也世等即佛十力減增語是菩薩摩 摩訶薩 解十八佛不共法無漏增語是苦 訶薩 不不也世等即 解十八佛不 不 不也世等即 共 凼 無 佛 法 所畏 十 有 力 漏 無漏 四 增 無 語

摩訶薩不不也世等即佛 罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四 尊即 菩薩摩訶薩不不也世等即 所畏四無礙解十八佛不共法有罪增語 善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 是菩薩摩訶薩不不也世等即四 四 語是菩薩摩訶薩不不也世等即四 語是菩薩摩訶薩 四 世等即四無所畏四無礙解十八佛不 力非善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 無礙解十八佛不共 無所畏四無礙解十八佛不共法非善 **礙解十八佛不共法有煩惱增語是菩薩** 訶薩不不也世等即佛十力無煩 力善增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即 法無 + **派罪增語** 力有 佛十力無 無 佛 煩惱 《惱增語 無所 所畏 ナカ 是 共 增語 罪 是 法 畏 増 有 旌 也

龍

龍

摩訶薩不不也世等即四無所畏四無礙解十八佛不共法出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無庭解十八佛不共法出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無薩不不也世等即佛十力出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無避解十八佛不共法出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無礙解十八佛不共法出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無礙解十八佛不共法出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無礙解十八佛不共法出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無礙解

世等即佛十力屬生死增語是菩薩摩訶薩佛不共法清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即四無所畏四無礙解十八不也世等即佛十力清淨增語是菩薩摩訶十八佛不共法雜染增語是菩薩摩訶薩不

世等即佛十力屬涅槃增語是菩薩摩訶薩 不共法屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也 不不也世等即四無所畏四無礙 世事即佛十力在內增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即四無所畏四無礙解十八佛 共法在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等 不共法屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也 在外增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 世等即四無所畏四無礙解十八佛不共法 即佛十力在外增語是菩薩摩訶薩不不也 不也世等即四無所畏四無礙解十八佛不 等即四無所畏四無礙解十八佛不共法在 兩 力在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世 間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 力可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等 解十八佛 是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈若增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜大格常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜大格常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈一尊即大慈無常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈一尊即大慈無常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜大格常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲特許言菩薩摩訶薩不不也世等即大慈增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈将語

現 世等即大慈無我增語是菩薩摩訶薩不不的 慈我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大格若增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大方 捨苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大

也世等即大悲大喜大捨無我增語是菩薩

薩不不也世等即大悲大喜大捨不空 增語學菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜大捨空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲不事尊 寶是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲不世世事於悲大事大捨不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲不也世事於悲大喜大捨不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲不過世事於悲之事情不不也世等即大悲於著漢寶薩不不也世等即大慈淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈淨增語是菩薩

龍

等即大悲大喜大拾無相增語是菩薩摩訶 時大慈無相增語是菩薩摩訶薩不不也世等大捨有相增語是菩薩摩訶薩不不也世等 法是菩薩摩訶薩不不也世等 即大悲大喜

喜大捨無願增語是菩薩摩訶薩不不也世增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈無願語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈無願語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有願增語是菩薩摩

寂静增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大薩摩訶薩不不也世等即大慈不寂靜增語是菩薩學世等即大慈不寂靜增語是菩世等即大慈寂靜增語是菩薩摩郭大慈寂靜增語是菩薩摩等即大慈寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也

訶薩不不也世等即大怒有漏增語是菩薩 李即大慈無為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有為 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有為 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有為 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有為 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有為 灣語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有為 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即

菩薩摩訶薩不不也世尊即大悲大喜大捨菩薩摩訶薩不不也世尊即大悲大喜大拾滅增語是薩不不也世尊即大悲滅增語是菩薩摩訶世等即大悲太喜大拾滅增語是

不也世等即大悲大喜大捨有罪增語是菩 也世等即大慈有罪增語是菩薩摩訶薩不 悲大喜大拾非善增語是菩薩摩訶薩不不 善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈 非善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大

悲大喜大捨世間增語是菩薩摩訶薩不不 世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大 惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈 摩訶薩不不也世等即大悲大喜大捨無煩 薩不不也世等即大慈無煩惱增語是菩薩 慈有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等 菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜大捨 薩摩訶薩不不也世尊即大慈無罪增語是 即大悲大喜大捨有煩惱增語是菩薩摩訶 無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大

摩訶薩不不也世等即大悲大喜大捨屬生 薩不不也世等即大慈屬生死增語是菩薩 等即大悲大喜大拾清淨增語是菩薩摩訶 語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜 是菩薩摩訶薩不不也世事即大慈雜染增 是菩薩摩訶薩不不也世事即大慈雜染增 也世等即大慈出世間增語是菩薩摩訶薩 即大慈清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世 大捨雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世等 大捨雜涤增語是菩薩摩訶薩不不也世等 語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜 不不也世等即大悲大喜大拾出世間增語 也世等即大慈出世間增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即大悲大喜大捨出世間增語

死增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大慈

薩不不也世等即大悲大喜大捨在內增語 是菩薩摩訶薩不不也世事即大慈在外增 屬涅槃增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即大慈在內增語是菩薩摩訶 大悲大喜大捨屬涅槃增語是菩薩摩訶薩 大捨在外增語是菩薩摩訶薩不不也世等 語是菩薩摩訶薩不不也世等即大悲大喜 薩摩 即大慈在兩間 大悲大喜大捨不可得增語是菩薩摩訶薩 不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即大怒 摩訶薩不不也世等即大慈可得增語是菩 世等即大悲大喜大拾在兩間增語是菩薩 不也世等復次善現所言菩薩摩訶薩者 前薩不不也世等即大悲大喜大捨 增語是菩薩摩訶薩不不也 不不也世 可

訶薩 是菩薩摩訶薩 世尊即八十隨好無常增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩不不也世專即三十二大士相常 即三十二大士相我增語是菩薩摩訶薩不 十隨好苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等 相苦增語是菩薩摩訶薩 薩摩訶薩不不也世等即八十隨好樂增語 二大士相無常增語是菩薩摩訶薩 常增語是菩薩摩訶薩不不也世專即三十 語是菩薩摩訶薩不不也世尊即八十隨好 於意云何即三十二大士相增語是菩薩摩 不也世等即八十隨好我增語是菩薩摩 不不也世等即三十二大士相樂增語是菩 不不也世等即三十二大士 不不也 世等即八十隨好增語是菩薩 不不也世學即三十二大 不不也世等即 相無我增語 不不 士 增

我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十 是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好無 等即八十隨好淨增語是菩薩摩訶薩不不 也世等即三十二大士相不淨增語是菩薩 二大士相淨增語是菩薩摩訶薩不不也世

摩訶薩 相空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士 即三十二大士相不空增語是菩薩摩訶薩 十隨好空增語是菩薩摩訶薩不不也世等 不不也世等即八十隨 好不淨增語

三十二大士相無相增語是菩薩摩訶薩 好有相增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨摩訶薩不不也世等即三十二大士相有相 摩訶薩不不也世等即三十二大士相有 不不也世等即八十隨好不空增語是菩薩

是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好寂 静增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十 也世等即八十隨好無願增語是菩薩摩 也世等即八十隨好不寂靜增語是菩薩摩 十二大士相無願增語是菩薩摩訶薩不不 有願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三 訶薩不不也世等即三十二大士相有願 二大士相不寂靜增語是菩薩摩訶薩不 薩不不也世等即二十二大士相寂靜增語 語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好 十二大士相不遠離增語是菩薩摩訶薩 遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三 語是菩薩摩訶薩不不也 訶薩不不也世等即三十二大士 也世等即八十隨好無相增語是菩薩 世等即八十隨好 相遠離增

能

不也世等即八十隨好不遠離增語是菩薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨 摩訶薩不不也世等即三十二大士相 三十二大士相無爲增語是菩薩摩訶薩不 好有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 有爲

菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好生增 訶薩 薩不不也世等即三十二大士相生增語是 語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大 也世等即八十隨好無漏增語是菩薩摩訶 十二大士相無漏增語是菩薩摩訶薩不不 有漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三 不也世等即八十隨好無為增語是菩薩摩 語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好 相滅增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 不不也世等即三十二大士相有漏增

> 語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好 不不也世等即八十隨好善增語是菩薩摩 等即三十二大士相善增語是菩薩摩訶薩 八十隨好滅增語是菩薩摩訶薩 也世等即八十随好有罪增語是菩薩摩訶 十二大士相 訶薩不不也世等即三十二大士相非善增 薩不不也世等即三十二大士相無罪增語 非善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三 有罪增語是菩薩摩訶薩 不不 龍 不不 也

罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十 訶薩 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨 也世等即八十隨好有煩惱增語是菩薩摩 二大士相有煩惱增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即三十二大士相無煩

是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好無

菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相

屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世等即

度子は上月習音と上季を可生べてした 関智語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十 摩訶薩不不也世等即三十二大士相出世 即三十二大士相出世間増語是菩薩摩訶薩 が無煩惱増語是菩薩摩訶薩不不也世等即八十隨好世間増語是菩薩 野三十二大士相出世間増語是菩薩摩訶薩

薩不不也世等即八十隨好屬生死增語是等不不也世等即八十隨好雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相清薩摩訶薩不不也世等即八十 随好雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相清 簡好出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等 即八十 随好出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世

士相可得增語是菩薩摩訶薩不不也世尊摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即二十二大士相在外增語是菩薩摩訶薩不不也世等即二十二大士相在外增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即三十二大士相在內增語是菩薩摩訶薩不不

所言菩薩摩訶薩者於意云何即無忘失法增語是菩薩摩訶薩不不也世等復次善現薩摩訶薩不不也世等復次善現陸摩訶薩不不也世等即八十隨好不可得陸學河達不不也世等即二十二大士相不可得增語是菩即八十隨好可得增語是菩薩摩訶薩不不

五二三

龍

ん

尊即無忘失法無常增語是菩薩摩訶薩不也世失法常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即失法常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即性增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨

增語是菩薩摩訶薩不不也世事即恒住捨是菩薩摩訶薩不不也世尊即恒住捨性樂增語薩摩訶薩不不也世尊即恒住捨性樂增語詞薩不不也世尊即恒住捨性樂增語

不不也世等即恒住捨性無我增語是菩薩世等即無忘失法無我增語是菩薩摩訶薩不不也即恒住捨性我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性我增語是菩薩摩訶薩不不也世等比法我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無性苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無

住捨性不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法學寶薩不不也世等即無忘失法淨增語是

薩不不也世等即無忘失法有願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法不空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性。 學即無忘失法無相增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性。 是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法有程語是菩薩摩訶薩不不也世等即戶住捨性不空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法有。 學即無忘失法空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法有

等即無忘失法寂靜增語是菩薩摩訶薩不 薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性有願增 住捨性無願增語是菩薩摩訶薩不不也世 語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法 無願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒

摩訶薩不不也世等即恒任捨性不遠離增 不也世等即無忘失法不遠離增語是菩薩 是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性不 有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒 語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法 等即恒住捨性遠離增語是菩薩摩訶薩不 忘失法遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世 訶薩不不也世尊即無志失法不寂靜增語 不也世等即恒任拾性寂靜增語是菩薩摩 寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無

**導即無忘失法無為增語是菩薩摩訶薩不** 住 法無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 恒住捨性無漏增語是菩薩摩訶薩不不也 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失 菩薩摩訶薩不不也世等即恒住拾性有漏 不也世等即恒住捨性無為增語是菩薩摩 世尊即無忘失法生增語是菩薩摩訶薩不 訶薩不不也世等即無忘失法有漏增語是 薩不不也世等即無志失法滅增語是菩薩 菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法善增 摩訶薩不不也世等即恒住捨性滅增語是 不也世等即恒住捨性生增語是菩薩摩訶 善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘 語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性 捨性有為增語是菩薩摩訶薩不不 也

五二五

薩不不也世等即無忘失法無煩惱增語是世等即恒住捨性有煩惱增語是菩薩摩訶忘失法有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無

也世尊即無忘失法出世間增語是菩薩摩即恒住捨性世間增語是菩薩摩訶薩不不也世尊失法世間增語是菩薩摩訶薩不不也世傳為法世間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘菩薩摩訶薩不不也世等即無忘菩薩摩訶薩不不也世等即但住捨性無煩

是菩薩摩訶薩不不也世事即無忘失法雜 即無忘失法清淨增語是菩薩摩訶薩不不 捨性雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世等 染增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒住 訶薩不不也世等即恒住捨性出 菩薩摩訶薩不不也世等即恒住捨性屬生 **薩不不也世等即無忘失法屬生死增語是** 也世等即恒住捨性清淨增語是菩薩摩訶 **尊即恒住捨性屬涅槃增語是菩薩摩訶薩** 摩訶薩不不也世等即恒任捨性在內增語 不不也世等即無忘失法在內增語是菩薩 失法屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世 死增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘 是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘失法在 外增語是菩薩摩訶薩不不也世等即恒 世 間 增

摩詢薩不不也世等即無忘失法可得增語 拾性在外增語是菩薩摩訶薩不不也世傳 是菩薩摩訶薩不不也世事即恒住格性可 即無忘失法在兩間增語是菩薩摩訶薩不 不也世事即恒住捨性在两間增語是菩薩

智無常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切 薩摩訶薩不不也世專即道相智一切相智 奪即恒住捨性不可得增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩不不也世等即一切智常增語是菩 不也世等即道相智一切相智增語是菩薩 於意云何即一切智增語是菩薩摩訶薩不 失法不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世 得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即無忘 不不也世等後次善現所言菩薩摩訶薩者

薩不不也世等即一切智無我增語是菩薩

摩訶薩不不也世等即道相智一切相智無

是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智苦增 薩不不也世等即道相智一切相智樂增語 道 等即道相智一切相智我增語是菩薩摩訶 即一切智我增語是菩薩摩訶薩不不也世 切相智苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等 不不也世等即一切智樂增語是菩薩摩訶 語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一 )相智一切相智無常增語是菩薩摩訶薩

智淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道 我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切 也世等即一切智不淨增語是菩薩摩訶薩 相智一切相智淨增語是菩薩摩訶薩不不 不不也世等即道相智一切相智不淨增語

i

等即道相智一切相智無相增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智不空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相看空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相看一切相看不空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智空增

等即道相智一切相智不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智之菩薩摩訶薩不不也世等即一切相智一切相智之 整摩訶薩不不也世等即道相智一切相智不寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切相沒一切相智不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智寂靜增語是菩薩

尊即道相智一切相智無為增語是菩薩摩一切智無為增語是菩薩摩訶薩不不也世智有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即善薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相摩訶薩不不也世等即一切智有為增語是摩訶薩不不也世等即一切智有為增語是

薩摩訶薩不不也世等即道相

訶薩不不也世等即一切智有願增語是善

有願增語是菩薩摩訶薩

不不也世等即一

智一切相智

即道相智一切相智無願增語是菩薩摩訶

智無願增語是菩薩摩訶薩不不也世等

蜜多經

薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相智

訶薩不不也世等即一切智非善增語是菩

世等即道相智一切相智善增語是菩薩摩

尊即一切智善增語是菩薩摩訶薩不不也

非善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一

罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切摩訶薩不不也世等即一切智無罪增語是菩薩摩訶随不不也世等即一切智無罪增語是菩薩摩訶時有罪增語是菩薩摩訶切智有罪增語是菩薩摩訶遠不不也世等。

相智出世間增語是菩薩摩訶薩不不也世是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相響,與道相智一切相智,以智無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相智有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相智有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等都有煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等

五二九

龍

箴

龍

也世等即一切智在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相智屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智清淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智屬涅槃也世等即道相智一切相屬是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切智屬涅槃神語是菩薩摩訶薩不不也世等即道相智一切相對廣之等。 电世等即道相对 一切相對廣之等 中一切相對廣之等 中一切相對於 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切相對 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切相對 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切 東京 中一切 東京

增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智可不不也世等即一切智不不也世等即道相智一切相智在兩間增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切智在兩間增語是菩薩摩訶薩

大般若波羅蜜多經卷第二十二

增語是菩薩摩訶薩不不也世事即道相智

切相智在外增語是菩薩摩訶薩不不也

是菩薩摩訶薩不不也世事即一切智在外

不不也世等即道相智一切相智在内增語

大般若波羅蜜多經卷第二十三 至三

初分教誡教授品第七之十三 唐三 藏 法 師 女獎奉 詔譯

預派果增語是菩薩摩訶薩不不也世等即復次善現所言菩薩摩訶薩者於意云何即

一來不還阿羅漢果增語是菩薩摩訶薩不

不不也世等即一來不還阿羅漢果常增語不也世等即預派果常增語是菩薩摩訶薩

增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一來不是菩薩摩訶薩不不也世等即預派果無常

不也世事即一來不還阿羅漢果樂增語是也世等即預派果樂增語是菩薩摩訶薩不思阿羅漢果無常增語是菩薩摩訶薩不

是菩薩摩訶薩不不也世等即一來不還阿菩薩摩訶薩不不也世等即預派果苦增語

摩訶薩不不也世等即一來不還阿羅漢果等增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一來不還阿羅漢果我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果我增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果若增語是菩薩摩訶薩不不也世等鄰漢果苦增語是菩薩摩訶薩不不也世等

訶薩不不也世等即一來不還阿羅漢果不不不也世等即預派果不空增語是菩薩摩訶薩一來不還阿羅漢果空增語是菩薩摩訶薩 來不還阿羅漢果空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預

龍

摩訶薩不不也世事即一來不還阿羅漢果一來不還阿羅漢果有相增語是菩薩摩訶薩不不也世事即預派果無相增語是菩薩摩訶果有相增語是菩薩摩訶薩不不也世事即要增語是菩薩摩訶薩不不也世事即預派

摩訶薩不不也世事即預派果不寂靜增語與不不地世事即一來不還阿羅漢果有願增語是菩薩摩訶薩不不也世事即一來不還阿羅漢果有願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一來不還阿羅漢果有願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預派果無願增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預不不也世等即預不不也世等即預不不也世等即預不不也世等即預不不也世等即預不不也世等即預

是菩薩摩訶薩不不也世等即一来不還阿

離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一來是菩薩摩訶薩不不也世等即預派果不遠世等即預派果不遠世等即預派果來離增語是菩薩摩訶薩不也世界即預派果遠離增語是菩薩摩訶薩不也

流果無漏增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果有為增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果有為增語是菩薩摩訶薩不還阿羅漢果不遠離增語是菩薩摩訶薩不還阿羅漢果不遠離增語是菩薩摩訶薩不還阿羅漢果不遠離增語是菩薩摩訶薩不還阿羅漢果不遠離增語是菩薩摩訶薩

來不還阿羅漢果滅增語是菩薩摩訶薩 是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果非善 還阿羅漢果非善增語是菩薩摩訶薩不不 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一來不 不不也世等即一來不還阿羅漢果善增語 不也世等即預流果善增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即一來不還阿羅漢果有罪增 罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一來 語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果無 世等即預流果有罪增語是菩薩摩訶薩

不還 是菩薩摩訶薩不不也世等即一來不還阿 薩摩訶薩不不也世等即預流果世間增語 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預 訶薩不不也世等即一來不還阿羅漢果有 不也世等即預流果有煩惱增語是菩薩摩 語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果雜 不也世等即一來不還阿羅漢果出 等即預流果出世間增語是菩薩摩訶薩不 羅漢果世間增語是菩薩摩訶薩不不也世 等即一來不還阿羅漢果無煩惱增語是 流果無煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世 染增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一 不 不還阿羅漢果雜染增語是菩薩摩訶薩不 也世等即預流果清淨增語是菩薩摩訶 )阿羅漢果無罪增語是菩薩摩訶薩不 世間 苦

五三三

能

龍

菩薩摩訶薩不不也世等即一來不還阿羅灣語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果屬生死增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果婚話是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果薩不不也世等即一來不還阿羅漢果清淨

增語是菩薩摩訶薩不不也世等即預流果不不也世等即一來不還阿羅漢果在兩間世等即預流果在兩間增語是菩薩摩訶薩阿羅漢果在外增語是菩薩摩訶薩不不也語是菩薩摩訶薩不不也世等即一來不還

菩薩摩訶薩不不也世等即預流果在外增

等即預流果在內增語是菩薩摩訶薩不不

也世等即一來不還阿羅漢果在內增語是

漢果屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世

是等問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨學菩提曾語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨流果不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提常問語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提著薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提著薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提著薩摩訶薩不不也世等即看

茅

薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提無相增 性等即獨覺菩提不空增語是菩薩摩訶 等即獨覺菩提不空增語是菩薩摩訶等即獨覺菩提空增語是菩薩摩訶薩不不 覺菩提不淨增語是菩薩摩訶薩不不也世

等即獨覺菩提無為增語是菩薩摩訶薩不也世等即獨覺菩提無賴增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提無賴增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提無賴增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提我靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提不敢靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提不敢問題菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提

五三五

能

札

獨覺菩提不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提不不也世等即獨覺菩提在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提有內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提有內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即獨覺菩提有所增

常增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛 菩提樂增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 無上正等等提無常增語是菩薩摩訶薩不 等即諸佛無上正等菩提常增語是菩薩摩 菩薩摩訶薩不不也世事即諸佛無上正等 不也世等即一切菩薩摩訶薩行樂增語是 訶薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩行無 隓 增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無 即諸佛無上正等菩提我增語是菩薩摩訶 是菩薩摩訶薩不不也世專即一切菩薩摩 上正等菩提無我增語是菩薩摩訶薩不不 訶薩行我增語是菩薩摩訶薩不不也世事 不不也世等即諸佛無上正等菩提苦增語 切菩薩摩訶薩行苦增語是菩薩摩訶薩 不不也世等即一切菩薩摩訶薩行無我

語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩

訶薩行常增語是菩薩摩訶薩不不也世

訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提增

云何即一切菩薩摩訶薩行增語是菩薩摩

也世等復次善現所言菩薩摩訶薩者於意

不不也世事即諸佛無上正等菩提不淨增 提淨增語是菩薩摩訶薩不不也世事即 薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩 切菩薩摩訶薩行不淨增語是菩薩摩訶薩 也世等即一切菩薩摩訶薩行淨增語是菩

**尊即一切菩薩摩訶薩行無相增語是菩薩** 等菩提有相增語是菩薩摩訶薩不不也世 是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正 空增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛 不也世等即一切菩薩摩訶薩行有相增語 無上正等菩提不空增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩行空增語是菩薩摩訶薩不不也世 訶薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩行不 等即諸佛無上正等菩提空增語是菩薩摩 語是菩薩摩訶薩不不也世事即一切菩薩 不

> 摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提 語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩 不不也世等即諸佛無上正等菩提有願增 切菩薩摩訶薩行有願增語是菩薩摩訶薩 無相增語是菩薩摩訶薩不不也世等即

旌 諸佛無上正等菩提寂靜增語是菩薩摩訶 語是菩薩摩訶薩不不也世寧即諸佛無上 無上正等菩提不寂静增語是菩薩摩訶薩 静增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛 薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩 摩訶薩行無願增語是菩薩摩訶薩不不也 行寂靜增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 世等即諸佛無上正等菩提無願增語是菩 不不也世等即一切菩薩摩訶薩行遠離增 不不也世等即一切菩薩摩訶薩行不

五三七

等即一切菩薩摩訶薩行有為增語是菩薩菩提不遠離增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩薩摩訶薩不不也世 世事即一切菩薩摩訶薩行不遠離增語是正等菩提遠離增語是菩薩摩訶薩不不也

佛無上正等菩提非善增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提生增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提生增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提生增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提達齊討薩不不也世等即諸佛無上正等菩提達齊討薩不不也世等即諸佛無上正等菩提達齊討薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提達齊討薩不不也世等即諸佛無上正等菩提達齊討薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩不不也世

不不也世等即一切菩薩摩訶薩行有罪增

提無罪增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等苦 訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩提有 煩惱增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一 切菩薩摩訶薩行有煩悩增語是菩薩摩

**善薩摩訶薩行世間增語是善薩摩訶薩不** 薩不不也世等即諸佛無上正等菩提無煩 悩增語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切 不也世奪即諸佛無上正等菩提世間增語 切菩薩摩訶薩行無煩惱增語是菩薩摩訶

隓 菩薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩摩訶 世尊即諸佛無上正等菩提出世間增語是 是菩薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩摩 訶薩行出世間增語是菩薩摩訶薩不不也 行雜染增語是菩薩摩訶薩不不也世等

旌 提在內增語是菩薩摩訶薩不不也世等即 世等即一切菩薩摩訶薩行在內增語是菩 是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正 薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上正等菩 等菩提屬涅槃增語是菩薩摩訶薩不不也 淨增語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛 也世等即一切菩薩摩訶薩行屬涅槃增語 正等菩提屬生死增語是菩薩摩訶薩不不 語是菩薩摩訶薩不不也世等即諸佛無上 無上正等菩提清淨增語是菩薩摩訶薩 訶薩不不也世等即一切菩薩摩訶薩行清 不也世等即一切菩薩摩訶薩行屬生死增 即諸佛無上正等菩提雜染增語是菩薩摩 切菩薩摩訶薩行在外增語是菩薩摩訶 一不不也世尊即諸佛無上正等菩提在外 不

毝

龍

摩訶薩行可得增語是菩薩摩訶薩不不也語是菩薩摩訶薩不不也世等即一切菩薩不也世等即一切菩薩不也世等即諸佛無上正等菩提在兩間增薩摩訶薩行在兩間增語是菩薩摩訶薩不堪語是菩薩摩訶薩不

既非有如何可言即色增語是菩薩摩訶薩行不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等爾時佛告具壽善現汝即諸佛無上正等菩提不可得增語是菩薩摩訶薩不不也世等即為當時,其語非菩薩摩訶薩不不也世等即為一切菩薩摩訶薩不不也世等即時佛告具壽善現答言於為所有的有色增語及受想行識增語是菩薩摩訶薩不不也世等即時佛告具壽善現答言於非有如何可言即色增語是菩薩摩訶薩不不也世等即是菩薩摩訶薩不不也世等即是菩薩摩訶薩不不也世等即是菩薩摩訶薩不不也世等即是菩薩摩訶薩不也世等問題之一,

是菩薩摩訶薩即受想行識若樂若苦增語與何義言即色若常若無常增語非菩薩摩訶薩即受想行識若常若無常增語非菩薩摩訶薩即受想行識若常若無常增語非菩薩摩訶薩即受想行識若常若無常增語此增語既若苦增語非菩薩摩訶薩即受想行識若常若無常增語此增語既若苦增語非菩薩摩訶薩即受想行識若常若無常增語此增語既若苦增語非菩薩摩訶薩即受想行識若常若無常增語是菩薩摩訶薩即受想行識若常若無常增語是若幸達許有如何可言即色若常若無常增語此增語既若幸神話。

是菩薩摩訶薩即受想行識若淨若不淨增

識我無我增語此增語旣非有如何可言即 t == 得性非有故況有色我無我增語及受想行 色我無我若受想行識我無我尚畢竟不可 若我若無我增語非菩薩摩訶薩耶世等若 我若無我增語非菩薩摩訶薩即受想行識 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即色若

語既非有如何可言即色若淨若不淨增語 淨不淨增語及受想行識淨不淨增語此增 識淨不淨尚畢竟不可得性非有故況有色 菩薩摩訶薩耶世專若色淨不淨若受想行 薩摩訶薩即受想行識若淨若不淨增語非 汝復觀何義言即色若淨若不淨增語非苦 行識若我若無我增語是菩薩摩訶薩善現 色若我若無我增語是菩薩摩訶薩即受想

> 現汝復觀何義言即色若有相若無相增語 即色若空若不空增語是菩薩摩訶薩即受 非菩薩摩訶薩即受想行識若有相若無相 想行識若空若不空增語是菩薩摩訶薩善 行識空不空增語此增語既非有如何可言 若色空不空若受想行識空不空尚畢竟不 識若空若不空增語非菩薩摩訶薩耶世等 若空若不空增語非善薩摩訶薩即受想行 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即色 可得性非有故況有色空不空增語及受想

若受想行識有相無相尚畢竟不可得性非 若有相若無相增語是菩薩摩訶薩即受想 有故況有色有相無相增語及受想行識有 增語非菩薩摩訶薩耶世寧若色有相無 相無相增語此增語既非有如何可言即色 相

下了了了真法真曾告人定見了我自 明語非菩薩摩訶薩耶世等若色有願無願 明治養摩訶薩即受想行識若有願若無願 明汝復觀何義言即色若有願若無願增語 若受想行識者有願若無願 明汝復觀何義言即色若有願若無願增語

不寂静若受想行識寂静不寂静尚畢竟不我静增語非菩薩摩訶薩耶世等若在寂静若不寂静增語此增語是菩薩摩訶薩即受想行識若有願若無願增語是菩薩摩訶薩即受想,就,有顧若無願增語是菩薩摩訶薩即受想。我,於沒觀何義言即色若寂靜若不寂静增不寂静培,與無願增語及受想行識有

可得性

非有故況有色寂靜不寂靜增語

及

想行識寂静不寂静增語此

增語既非有

想行識若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶薩即受語是菩薩摩訶薩菩現汝復觀何義言即色薩摩訶薩即受想行識若寂靜若不寂靜增如何可言即色若寂靜若不寂靜增語是菩如何可言即色若寂靜若不寂靜增語是菩

第

汝復觀何義言即色若有漏若無漏增語非有為若無為增語是菩薩摩訶薩即受想行無為增語此增語既非有如何可言即色若無為增語此增語既非有如何可言即色若故況有色有為無為增語及受想行識有為

摩訶薩耶世等若色生滅若受想行識生滅聲詞薩即受想行識者生若滅增語非菩薩摩訶薩耶世等若色有漏無漏治語,為與觀何義言即色若生若滅增語非菩薩摩訶薩耶世等若色有漏無漏治語,為與觀何義言即色若生若滅增語非菩薩摩訶薩耶世等若色有漏無漏治語,為其實語,其為其無漏增語是菩薩摩訶薩即受想行識有漏若無漏增語是菩薩摩訶薩即受想行識者漏若等薩摩訶薩即受想行識若生若滅增語非菩薩摩訶薩即受想行識若有漏若無漏增

尚畢竟不可得性非有故況有色生滅 受想行識若生若減增語是菩薩摩訶薩善 及受想行識生減增語此增語既非有如何 菩薩摩訶薩即受想行識若善若非善增語 現汝復觀何義言即色若善若非善增語非 可言即色若生若減增語是菩薩摩訶薩即 行識善非善尚畢竟不可得性非有故況有 非菩薩摩訶薩耶世等若色善非善若受想 增語既非有如何可言即色若善若非善增 色善非善增語及受想行識善非善增語此 色若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩即受 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 語是菩薩摩訶薩即受想行識若善若非善 想行識若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩 耶世等若色有罪無罪若受想行識有罪無 增語

五四三

ž.

能

Ξ

乱

色若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩題若有類惱若無罪增語及受想行識者有罪若無罪增語及受想行識者有罪若無罪增語罪增語及受想行識有罪若無罪增語罪增語及受想行識有罪無罪增語此增語罪尚畢竟不可得性非有故況有色有罪無

若世間若出世間增語非菩薩摩訶薩即受語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即色摩訶薩即受想行識若有煩惱若無煩惱增可言即色若有煩惱若無煩惱增語是菩薩識有煩惱無煩惱增語此增語旣非有如何

旌 間出世間尚畢竟不可得性非有故況有色 若出世間增語是菩薩摩訶薩即受想行識 世間出世間增語及受想行識世間出世間 受想行識雜染清淨尚畢竟不可得性非有 若世間若出世間增語是菩薩摩訶薩善現 增語此增語既非有如何可言即色若世間 想行識若世間若出世間 故況有色雜染清淨增語及受想行識雜染 菩薩摩訶薩即受想行識若雜染若清淨增 汝復觀何義言即色若雜染若清淨增語非 識若雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現 雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩即受想行 清净增語此增語既非有如何可言即色若 語非菩薩摩訶薩耶世等若色雜染清淨若 耶世等若色世間出世間若受想行識 增語非菩薩摩

薩摩訶薩那世等若色有煩惱無煩惱若受

想行識有煩惱無煩惱尚畢竟不可得性非

即受想行識若有煩惱若無煩惱增語非苦

有故況有色有煩惱無煩惱增語及受想行

畢竟不可得性非有故況有色屬生死屬涅 屬涅槃增語非菩薩摩訶薩耶世等若色屬 汝復觀何義言即色若屬生死若屬涅槃增 生死屬涅槃若受想行識屬生死屬涅槃尚 語非菩薩摩訶薩即受想行識若屬生死若

祭增語及受想行識屬生死屬涅槃增語此 生死若屬涅槃增語是菩薩摩訶薩善現汝 在內在外在兩間增語及受想行識在內在 外在兩間尚畢竟不可得性非有故況有色 若色在内在外在兩間若受想行識在內在 在外若在兩間增語非菩薩摩訶薩 增語非菩薩摩訶薩即受想行識若在內若 復觀何義言即色若在內若在外若在兩間 涅槃增語是菩薩摩訶薩即受想行識若屬 增語既非有如何可言即色若屬生死若屬 位那世等

> 受想行識若可得若不可得增語非菩薩摩 得增語此增語既非有如何可言即色若可 色可得不可得增語及受想行識可得不 可得不可得尚畢竟不可得性非有故況有 訶薩耶世等若色可得不可得若受想行識 色若可得若不可得增語非菩薩摩訶薩即 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 訶薩即受想行識若在內若在外若在兩 色若在內若在外若在兩間增語是善薩摩 識若可得若不可得增語是菩薩摩訶薩 得若不可得增語是菩薩摩訶薩即受想行 外在兩間增語此增語既非有如何可言即

大般若波羅蜜多經卷第二十三

五四五

能

箴

大般若波羅蜜多經卷第二十四 玄 땡

唐 龓 法 師 女奘 詔 譯

復次善現汝觀何義言即眼處增語非菩薩 初分教誡教授品第七之十四 摩訶薩即耳鼻舌身意處增語非菩薩摩訶

增語及耳鼻舌身意處增語此增語既非有 如何可言即眼處增語是菩薩摩訶薩即耳 身意處尚畢竟不可得性非有故況有眼處 薩耶具壽善現答言世學若眼處若耳鼻舌 鼻舌身意處增語是菩薩摩訶薩善現汝復

鼻舌身意處常無常尚畢竟不可得性非有 觀何義言即眼處若常若無常增語非菩薩 非菩薩摩訶薩耶世等若眼處常無常若耳 摩訶薩即耳鼻舌身意處若常若無常增語 故況有眼處常無常增語及耳鼻舌身意處

> 舌身意處若常若無常增語是菩薩摩訶薩 常無常增語此增語旣非 善現汝復觀何義言即眼處若樂若苦增語 處若常若無常增語是菩薩摩訶薩即耳鼻 增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼處樂若若 苦增語此增語既非有如何可言即眼處若 故況有眼處樂苦增語及耳鼻舌身意處樂 耳鼻舌身意處樂苦尚畢竟不可得性非有 非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若樂若若 樂若苦增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 有如何可言即

摩訶薩即耳鼻舌身意處若我若無我增語 觀何義言即眼處若我若無我增語非菩薩 處若樂若苦增語是菩薩摩訶薩善現汝復 非菩薩摩訶薩耶世等若眼處我無我若 鼻舌身意處我無我尚畢竟不可得性非有

善現汝復觀何義言即眼處若淨若不淨增 舌身意處若我若無我 增語是菩薩摩訶薩 處若我若無我增語是菩薩摩訶薩即耳鼻 我無我增語此增語既非有如何可言即眼 故況有眼處我無我增語及耳鼻舌身意處

不淨增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼處淨 語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若淨若 舌身意處淨不淨增語此增語既非有如何 得性非有故況有眼處淨不淨增語及耳鼻 不淨若耳鼻舌身意處淨不淨尚畢竟不可

若不空增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 薩即耳鼻舌身意處若淨若不淨增語是善 薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼處若空 可言即服處若淨若不淨增語是菩薩摩訶 處若空若不空增語非菩薩摩訶薩耶世等

> 菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若空若不空 若眼處空不空若耳鼻舌身意處空不空尚 非有如何可言即服處若空若不空增語是 語及耳鼻舌身意處空不空增語此增語既 畢竟不可得性非有故況有眼處空不 空增

摩訶薩耶世等若眼處有相無相若耳鼻舌 眼處若有相若無相增語非菩薩摩訶薩即 耳鼻舌身意處若有相若無相增語非菩薩 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 摩訶薩善現汝復觀何義言即眼處若有願 耳鼻舌身意處若有相若無相增語是菩薩 眼處若有相若無相增語是菩薩摩訶薩即 有相無相增語此增語既非有如何可言即 沉有眼處有相無相增語及耳鼻舌身意處 身意處有相無相尚畢竟不可得性非有故

若無願增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若有願若無願增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處有願無願尚畢竟不可得性非有故況有眼處有無顧尚畢竟不可得性非有故況有眼處有無願問語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若有願若無願增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若有願若無願增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若有願若不寂靜增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若有願若不寂靜增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若寂靜增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若寂靜增

增語此增語既非有如何可言即眼處若寂

寂靜增語及耳鼻舌身意處寂靜不寂靜

身意處若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩訶 靜若不寂靜增語是菩薩摩訶薩 陸善現汝復觀何義言即眼處若遠離若不 若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶薩耶世 處遠離不遠離增語及耳鼻舌身意處遠離 離不遠離尚畢竟不可得性非有故況有眼 等若眼處遠離不遠離若耳鼻舌身意處 速離增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處 陸摩訶薩善現汝復觀何義言即眼處若有 處若遠離若不遠離增語是菩薩摩訶薩即 不遠離增語此增語既非有如何可言即眼 意處若有爲若無爲增語非菩薩摩訶薩耶 為若無為增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身 耳鼻舌身意處若遠離若不遠離增語是菩 世等若眼處有為無為若耳鼻舌身意處有 即耳鼻舌

為無爲尚畢竟不可得性非有故況有眼處 為若無為增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身 增語此增語既非有如何可言即眼處若有 意處若有為若無為增語是菩薩摩訶薩善 有為無為增語及耳鼻舌身意處有為無為

若無漏增語非菩薩摩訶薩耶世尊若眼處 現汝復觀何義言即眼處若有漏若無漏 竟不可得性非有故況有眼處有漏無漏增 語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若有漏 有漏無漏若耳鼻舌身意處有漏無漏尚畢 增

義言即眼處若生若滅增語非菩薩摩訶薩 若無漏增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 旣非有如何可言即眼處若有漏若無漏 語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若有漏 語及耳鼻舌身意處有漏無漏增語此 增語 增

> 菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若生若滅 滅增語及耳鼻舌身意處生滅增語此增語 生滅尚畢竟不可得性非有故況有眼處生 即耳鼻舌身意處若生若滅增語非菩薩 訶薩耶世等若眼處生滅若耳鼻舌身意處 舌身意處若善若非善增語非菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 既非有如何可言即眼處若生若滅增語是 處若善若非善增語非菩薩摩訶薩即耳鼻 耶世等若眼處善非善若耳鼻舌身意處善 增

若非善增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 增語既非有如何可言即眼處若善若非善 非善尚畢竟不可得性非有故況有眼處善 增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若善 非善增語及耳鼻舌身意處善非善增語此

能

能

非有故況有眼處有罪無罪增語及耳鼻舌耳鼻舌身意處有罪無罪尚畢竟不可得性非菩薩摩訶薩耶世等若眼處有罪無罪若訶薩即耳鼻舌身意處若有罪若無罪增語義言即眼處若有罪若無罪增語非菩薩摩

身意處有罪無罪增語此增語旣 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼處 訶薩即耳鼻舌身意處若有罪若無罪增語 若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩 可言即限處若有罪若無罪增語是菩薩摩 若耳鼻舌身意處有煩惱 菩薩摩訶薩耶世等若眼 耳鼻舌身意處若有煩惱若無煩惱增語 可得性非有故況有眼處 語及耳鼻舌身意處有煩惱無煩惱增語此 處 有煩惱無煩惱增 無煩悩尚 有煩惱 非有 畢竟不 無煩 如 非 Ep. 何

鼻舌身意處若世間若出世間增語是菩薩

摩訶薩善現汝復觀何義言即眼處若雜染

若清淨增語非菩薩摩訶薩

即耳鼻舌身竟

處若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩耶

增語既非有如何可言即眼處若有煩 處若有煩惱若無煩惱增語是菩薩摩訶薩 無煩惱增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 善現汝復觀何義言即眼處若世間若出世 若眼處世間出世間若耳鼻舌身意處世間 間 出 世間若出 世 若世間若 世 增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若 世間尚畢竟不可得性非有故況有眼處 間出世間增語及耳鼻舌身意處世間出 間增語此增語既非有如何可言即眼處 世間增語非菩薩摩訶薩耶世等 出世間增語是菩薩摩訶薩 即

第

若眼處屬生死屬涅槃若耳鼻舌身意處屬生死若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若屬治復觀何義言即眼處若屬生死若屬涅槃處若雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現處若雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現

摩訶薩即耳鼻舌身意處若屬生死若屬涅害即服處若屬生死若屬涅槃增語此增語既非有如何可以處獨生死屬涅槃增語此增語既非有如何可以處獨生死屬涅槃增語及耳鼻舌身意處生死屬涅槃尚畢竟不可得性非有故況有

語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若在內薩摩訶薩即耳鼻舌身意處若在內若在外在兩間增語此增語既非有故況有處在內在外在兩間增語此增語既非有故況有處在內在外在兩間增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼處在內在外在兩間增語此增語及耳鼻舌身意處在內在外在兩間增語此增語處若在內若在外若不兩間增語此增語處若不內若不外在兩間增語此增語處若不內若不外在兩間增語此增語處若不內若不外在兩間增語此增語與實驗之

處可得不可得若耳鼻舌身意處可得不可若不可得增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼法非菩薩摩訶薩耶世等若眼汝復觀何義言即眼處若可得若不可得增若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩善現

ii

身意處若可得若不可得增語是菩薩摩訶 得若不可得增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌 得尚畢竟不可得性非有故況有眼處可得 薩摩訶薩即聲香味觸法處增語非菩薩摩 薩復次善現汝觀何義言即色處增語非菩 增語此增語 既非有如何可言即服處若可 不可得增語及耳鼻舌身意處可得不可得 味觸法處尚畢竟不可得性非有故況有色 訶薩耶具壽善現答言世等若色處若聲香 處增語及聲香味觸法處增語此增語既非

處常無常增語此增語既非有如何可言即 聲香味觸法處常無常尚畢竟不可得 香味觸法處若常若無常增語是菩薩摩訶 色處若常若無常增語是菩薩摩訶薩即聲 有故況有色處常無常增語及聲香味觸 性 法 非

若樂若苦增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸 樂苦增語此增語既非有如何可言即色處 若聲香味觸法處樂苦問畢竟不可得性非 苦增語非菩薩摩訶薩耶世尊若色處樂苦 薩善現汝復觀何義言即色處若樂若苦增 復觀何義言即色處若我若無我增語非善 法處若樂若苦增語是菩薩摩訶薩善現汝 有故況有色處樂苦增語及聲香味觸法處 語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若樂若 薩摩訶薩即聲香味觸法處若我若無我增

薩摩訶薩即聲香味觸法處若常若無常增

語非菩薩摩訶薩耶世等若色處常無常若

復觀何義言即色處若常若無常增語非苦

聲香味觸法處增語是菩薩摩訶薩善現汝

有如何可言即色處增語是菩薩摩訶薩即

若不淨增語非菩薩摩訶薩耶世等若色處 薩善現汝復觀何義言即色處若淨若不淨 增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若淨 香味觸法處若我若無我增語是菩薩摩訶 淨不淨若聲香味觸法處淨不淨尚畢竟不

香味觸法處淨不淨增語此增語既非有如 可得性非有故況有色處淨不淨增語及聲 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即色處若 訶薩即聲香味觸法處若淨若不淨增語是 何可言即色處若淨若不淨增語是菩薩摩

味觸法處有相無相尚畢竟不可得性非 處有相無相增語此增語既非有如何可言 故況有色處有相無相增語及聲香味觸法 薩摩訶薩耶世等若色處有相無相若聲香 即色處若有相若無相增語是菩薩摩訶薩 即聲香味觸法處若有相若無相增語非善 即色處若有相若無相增語非菩薩摩訶薩 空增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 是菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若空若不 既非有如何可言即色處若空若不空增語 增語及聲香味觸法處空不空增語此增語 尚畢竟不可得性非有故況有色處空不空 法處若空若不空增語非菩薩摩訶薩耶 尊若色處空不空若聲香味觸法處空不空 空若不空增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸 世

龍

龍

世等若色處有願無願若聲香味觸法處有誤差與若無願增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸燒率訶薩即聲香味觸隨拳到薩擊訶薩善頭蓋,與者無願增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸於復觀何義言即色處若有即聲香味觸法處若有相若無相增語是菩

願

無願尚畢竟不可得性非有故況有色處

寂静尚畢竟不可得性非有故況有色處寂 增語此增語既非有如何可言即色處若有願若無願增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸 增語此增語既非有如何可言即色處若有 題 海 有願無願增語及聲香味觸法處者 願 有願無願增語及聲香味觸法處有願無願增語及聲香味觸法處有願無願

静不寂静增語及聲香味觸法處寂静不寂 **味觸法處若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩** 寂靜若不寂靜增語是菩薩摩訶薩即聲香 静增語此增語既非有如何可言即色處若 訶薩善現汝復觀何義言即色處若遠離若 離不遠離增語此增語既非有如何可言 色處遠離不遠離增語及聲香味觸法處遠 遠離不遠離尚畢竟不可得性非有故況有 世等若色處遠離不遠離若聲香味觸法處 處若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶薩 不遠離增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法 色處若遠離若不遠離增語是菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即色處若 即聲香味觸法處若遠離若不遠離增語是 有為若無為增語非菩薩摩訶薩即聲香味 即 那

處 為增語此增語既非有如何可言即色處若 有爲無爲尚畢竟不可得性非 耶世等若色處有為無為若聲香味觸法 觸法處若有爲若無爲增語非菩薩摩訶薩 有為無為增語及聲香味觸法處 有故況有色 有爲無

**畢竟不** 善現汝復觀何義言即色處若有漏若無 增語及聲香味觸法處有漏 處 增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若 增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若有 語既非有如何可言即色處若有漏若 漏 觸法處若有為若無為增語是菩薩摩訶薩 有為若無為增語是菩薩摩訶薩即聲香 若無漏 有漏 可得 無 漏 增語非菩薩摩訶薩耶世尊若色 性非 若聲香味觸法 有故況有色處 處有 無漏 增語此 有漏 漏 無 無漏 無漏 漏 增 尚 有 味 漏

漏若 是菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若生若滅 語既非有如何可言即色處若 蕯 蕯 香味觸法處若善若非善增語 **增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言** 生滅增語及聲香味觸法處 處生滅尚畢竟不可得性非有故況有色處 摩訶薩耶世等若色處生滅若聲香味觸法 何義言即色處若生若減增語非菩薩 善非善增語及聲香味觸法 善非善尚畢 色處若善若非善增語非菩薩摩訶薩即聲 此 增語既非有如何可言即色處若善若 即聲香味觸法處若生若減增語 耶世等若色處善非善若聲香味觸法處 無漏 增語是菩薩摩訶薩善現汝! 竟不可得性非 生滅 處善非善增語 有故 非菩薩 生若滅 以 况有色点 增語 菲 增語 菩 摩 此 摩 RP 增 非

能

龍

味觸法處有罪無罪增語此增語既非有 若聲香味觸法處有罪無罪尚畢竟不可得 性 摩訶薩即聲香味觸法處若有罪若無罪增 處若有煩惱若 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 何可言即色處若有罪若無罪增語是菩薩 惱若聲香味觸法處有煩惱無煩惱尚畢 非菩薩摩訶薩那世尊若色處 即聲香味觸法處若有煩惱若 非有故况有色處有罪無罪增語及聲香 無煩惱增語非菩薩摩訶薩 何義言即色 有 無煩惱增語 順 惱 無煩 如

> 若無煩惱增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸 此上 增語及聲香味觸法處有煩惱 不 薩善現汝復觀何義言即色處若世間若出 法處若有煩惱若無煩惱增語是菩薩摩訶 若世問若出世間增語非菩薩摩訶薩耶世 世間增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法處 間出世間尚畢竟不可得性非有故況有色 等若色處世間出世間若聲香味觸法處世 增語 可得性 既非有如何 非 有故況有色處有煩惱 可言即色處若有煩惱 無煩 人惱增語 無 順

聲香味觸法處若世間若出世 處 處若世間若 薩摩訶薩善現汝復觀何義言即色處若雜 出 世間 世 間 增語 出 世 間 出世間增語是菩薩摩訶薩 此增語既非 增語及聲香味 有如何可言 觸法處 間 增語是菩 RP 世 間 RP

森清淨增語及聲香味觸法處雜染清淨 生等若色處雜染清淨岩聲香味觸法處雜 此等若色處雜染清淨若聲香味觸法處雜 世等若色處雜染清淨若聲香味觸法處雜 法處若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩耶 強為清淨增語非菩薩摩訶薩耶

菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若在內若在言即色處若在內若在外若在兩間增語非涅槃增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義隆摩訶薩即聲香味觸法處若屬生死若屬可言即色處若屬生死若屬涅槃增語是菩

外若在兩間增語非菩薩摩訶薩耶世尊若 增語 内在外在兩間尚畢竟不可得性非有故況 色處在內在外在兩間若聲香味觸 法處在內在外在兩間增語此增語旣非 有色處在內在外在兩問增語及聲香味觸 現汝復觀何義言即色處若可得若不可得 內若在外若在兩間 增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若 如何可言即色處若在內若在外若在兩 非菩薩摩訶薩即聲香味觸法處若可 增語是菩薩摩訶薩 法處 善 在 有

五五七

能

得若不可得增語非菩薩摩訶薩耶世等若 可得尚畢竟不可得性非有故況有色處可 色處可得不可得若聲香味觸法處可得不 得不可得增語及聲香味觸法處可得不可 得增語此增語既非有如何可言即色處若

味觸法處若可得若不可得增語是菩薩摩 可得若不可得增語是菩薩摩訶薩即聲香 訶薩復次善現汝復觀何義言即眼界增語 薩摩訶薩耶具壽善現答言世等若眼界若 非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界增語非菩

有眼界增語及耳鼻舌身意界增語此增語 耳鼻舌身意界尚畢竟不可得性非有故況 現汝復觀何義言即眼界若常若無常增語 非有如何可言即眼界增語是菩薩摩訶 即耳鼻舌身意界增語是菩薩摩訶薩善

> 性非有故況有眼界常無常增語及耳鼻舌 常若耳鼻舌身意界常無常尚畢竟不可得 常增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼界常無 非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若常若無 身意界常無常增語此增語既非有如何可

言即眼界若常若無常增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩善現汝復觀何義言即眼界若樂若 即耳鼻舌身意界若常若無常增語是菩薩 苦增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若 樂苦若耳鼻舌身意界樂苦尚畢竟不可得 樂若苦增語非菩薩摩訶薩耶世傳若眼界 性非有故沉有眼界樂苦增語及耳鼻舌身 眼界若樂若苦增語是菩薩摩訶薩即耳鼻 意界樂苦增語此增語既非有如何可言即 舌身意界若樂若苦增語是菩薩摩訶薩善

性非有故況有眼界我無我增語及耳鼻舌 我若耳鼻舌身意界我無我尚畢竟不可得 我增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼界我無 現汝復觀何義言即眼界若我若無我增語 非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若我若無

不淨增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界 言即眼界若我若無我增語是菩薩摩訶薩 身意界我無我增語此增語旣 摩訶薩善現汝復觀何義言即眼界若淨若 即耳鼻舌身意界若我若無我增語是菩薩 非 有如何可

有如何可言即眼界若淨若不淨增語是苦 及耳鼻舌身意界淨不淨增語此增語既非 竟不可得性非有故況有眼界淨不淨增語 眼界淨不淨若耳鼻舌身意界淨不淨尚畢 若淨若不淨增語非菩薩摩訶薩耶世等若

若不空增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 增語既非有如何可言即眼界若空若不空 界若空若不空增語非菩薩摩訶薩即耳鼻 增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若空 不空增語及耳鼻舌身意界空不空增語此 義言即眼界若有相若無相增語非菩薩摩 不空尚畢竟不可得性非有故況有眼界空 舌身意界若空若不空增語非菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 非菩薩摩訶薩耶世尊若眼界有相無 訶薩即耳鼻舌身意界若有相若無相增語 耶世等若眼界空不空若耳鼻舌身意界空 薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若淨若不淨增 非有故況有眼界有相無相增語及耳鼻舌 耳鼻舌身意界有相無相尚畢竟不可得性 相若

若有願若無願增語非菩薩摩訶薩即耳鼻 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼界 訶薩即耳鼻舌身意界若有相若無相 身意界有相 可言即眼界若有相若無相 無 相 增語 此增語 增語是菩薩摩 旣 非 有 増語 如 何

舌身意界若有願若無願增語非菩薩摩訶 界有願無願尚畢竟不可得性非 旌 無願 眼界有願無願增語及耳鼻舌身意界有願 若寂靜若不寂靜增語非菩薩摩訶薩耶世 薩善現汝復觀何義言即眼界若寂靜若不 若有願若 寂静增語非 舌身意界若 那世等若 增語此增語既非有如何可言即眼界 無 苦薩摩訶薩即耳鼻舌身意界 眼界有願無 有願若無願增語是菩薩摩 願增語是菩薩摩訶薩即耳 願若耳鼻舌身意 有故 況 鼻 有

.耶世等若眼界遠離不遠離若耳鼻舌身

身意界若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶群不寂靜問語此增語既非有如何可言即服界放靜不寂靜增語此增語既非有如何可言即服界就靜不寂靜增語此增語既非有如何可言即服界若寂靜若不寂靜增語光預靜若不寂靜時點,其之事若取靜若不寂靜時點,其之事,其是菩薩摩訶薩善現治復觀何義言即服界若遠離若不寂靜若不寂靜若不寂靜若耳鼻舌身意界寂靜不寂靜若耳鼻舌身意界寂靜

訶薩 言即眼界若遠離若不 況有眼界遠離不 意界遠離不遠離尚畢竟不可得性非有 逺 離不 即耳鼻舌身意界若遠離若不遠離增 逺 離增語此 遠離增語及耳鼻舌身意 增語 遠離 既非 增語是菩薩 有如何 可

絃

大般若波羅蜜多經卷第二十五 唐 三藏 法 師 玄奘奉 詔 譯 芝五

善現汝復觀何義言即眼界若有為若無為 畢竟不可得性非有故況有眼界有為無為 為若無為增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼 增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若有 增語及耳鼻舌身意界有為無為增語此增 界有為無為若耳鼻舌身意界有為無為尚 增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若有 語既非有如何可言即眼界若有為若無為 為若無為增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 摩訶薩即耳鼻舌身意界若有漏若無漏 何義言即眼界若有漏若無漏增語非菩薩 語非菩薩摩訶薩耶世尊若眼界有漏無漏 分教誡教授品第七之十五 増

> 界若生若減增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌 性非有故況有眼界有漏無漏增語及耳鼻 若耳鼻舌身意界有漏無漏尚畢竟不可 竟不可得性非有故況有眼界生滅增語及 尊若眼界生滅若耳鼻舌身意界生滅尚異 身意界若生若減增語非菩薩摩訶薩耶世 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 摩訶薩即耳鼻舌身意界若有漏若無漏 舌身意界有漏無漏增語此增語既非有如 何可言即眼界若有漏若無漏增語是菩薩 增

摩訶薩善現汝復觀何義言即眼界若善若 薩即耳鼻舌身意界若生若減增語是菩薩 耳鼻舌身意界生滅增語此增語旣非有如 何可言即眼界若生若減增語是菩薩摩訶 非善增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界

鼻舌身意界若有罪若無罪增語是菩薩摩

界若有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩即耳

罪無罪增語此增語既非有如何可言即服界若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩事身者身意界若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩即耳鼻若身意界若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩摩訶薩專門妻子身竟界若善強罪者無罪增語非菩薩摩訶薩摩訶薩事,

身意界有煩惱無煩惱尚畢竟不可得性非意界若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶若無煩惱增語非菩薩摩訶若無煩惱增語非菩薩摩訶若無煩惱增語非菩薩摩訶若無煩惱增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身

能

能

此增語旣非有如何可言即眼界若世間若 增語及耳鼻舌身意界世間出世間增語

若清淨增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼界 若清淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 旣非有如何可言即眼界若雜染若清淨增 竟不可得性非有故況有眼界雜染清淨增 界若世間若出世間增語是菩薩摩訶薩善 義言即眼界若屬生死若屬涅縣增語非苦 語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若雜染 語及耳鼻舌身意界雜染清淨增語此增語 雜染清淨若耳鼻舌身意界雜染清淨尚畢 語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若雜染 現汝復觀何義言即眼界若雜染若清淨增 出世間增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若屬生死若屬

菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼界若 若屬生死若屬涅槃增語是菩薩摩訶薩即 樂尚畢竟不可得性非有故況有眼界屬生 生死屬涅槃若耳鼻舌身意界屬生死屬涅 涅槃增語非菩薩摩訶薩耶世尊若眼界屬 耳鼻舌身意界若屬生死若屬涅槃增語是 涅槃增語此增語既非有如何可言即眼界 死屬涅槃增語及耳鼻舌身意界屬生死屬 外在兩間若耳鼻舌身意界在內在外在兩 **增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼界在内在** 在內若在外若在兩間增語非菩薩摩訶隆 間尚畢竟不可得性非有故況有眼界在內 外在兩間增語此增語既非有如何可言即 在外在兩間增語及耳鼻舌身意界在內在 即耳鼻舌身意界若在内若在外若在兩間

眼界若在內若在外若在兩間增語是菩薩 摩訶薩即耳鼻舌身意界若在內若在外若 義言即眼界若可得若不可得增語非菩薩 在兩間增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何

摩訶薩即耳鼻舌身意界若可得若不可得

增語非菩薩摩訶薩耶世尊若眼界可得不 語旣非有如何可言即眼界若可得若不可 語及耳鼻舌身意界可得不可得增語此增 可得若耳鼻舌身意界可得不可得尚畢竟 不可得性非有故況有眼界可得不可得增

得增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意界若 現汝觀何義言即色界增語非菩薩摩訶薩 可得若不可得增語是菩薩摩訶薩復次善 即聲香味觸法界增語非菩薩摩訶薩耶具 壽善現答言世等若色界若聲香味觸法界

聲香味觸法界增語此增語既非有如何 法界增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 尚畢竟不可得性非有故況有色界增語及 言即色界增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸 若無常增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法 增語此增語既非有如何可言即色界若常 色界常無常增語及聲香味觸法界常無常 法界常無常尚畢竟不可得性非有故況有 摩訶薩耶世等若色界常無常若聲香味觸 即聲香味觸法界若常若無常增語非菩薩 言即色界若常若無常增語非菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩耶世等若色界樂若若聲香味 摩訶薩即聲香味觸法界若樂若若增語非 復觀何義言即色界若樂若苦增語非菩薩 界若常若無常增語是菩薩摩訶薩善現汝

五六五

龍

龍

若苦增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若樂此增語既非有如何可言即色界若樂若苦色界樂苦增語及聲香味觸法界樂苦增語觸法界樂苦尚畢竟不可得性非有故况有

於學訶薩即聲香味觸法界若淨若不淨增之,於學訶薩耶世等若色界我無我若聲香味觸法界我無我增語及聲香味觸法界我無我問語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界我無我增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界我無我增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界者我若無我增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界者我若無我增語非菩薩學訶薩即聲香味觸法界者我若無我增語非菩薩摩訶薩曹訶薩事濟產事務

菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即色界若

訶薩即聲香味觸法界若空若不空增語是

何可言即色界若空若不空增語是菩薩摩

香味觸法界學不學增語此增語既非有如有故況有色界淨不淨增語是菩薩摩訶薩即世界若空若來觸法界治不淨增語是菩薩摩訶薩即聲春味觸法界若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即聲春味觸法界若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即聲春味觸法界若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即聲音來觸法界若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即聲音來觸法界若淨若不學增語是菩薩摩訶薩即聲音來觸法界若學者來觸法界空不空治畢竟不空有時間法界若空若聲音來觸法界空不空治學者來觸法界空不空治學者來觸法界空不空增語非菩薩摩訶薩即學者內得性非有故況有色界空不空增語是菩薩摩訶薩即學者內得性非有故況有色界空不空增語是菩薩摩訶薩即世學若色界淨不淨若不空若聲香味觸法界空不空增語此增語是菩薩摩訶薩即世學若色界淨不淨若不空有語此學若色界淨不淨若

增語及聲香味觸法界有願無願增語此

增

語旣非有如何可言即色界若有願若無

畢竟不可得性非有故況有色界有願無願

界有願無

願若聲香味觸法界有願無願尚

願若無願增語非菩薩摩訶薩耶世尊若色

耶世等若色界有相無相若聲香味觸法界 觸法界若有相若無相增語非菩薩摩訶薩 有相若無相增語非菩薩摩訶薩 界有相無相增語及聲香味觸法界有相無 有相無相尚畢竟不可得性非有故況有色 相增語此增語既非有如何可言即色界若 增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若有 善現汝復觀何義言即色界若有願若無願 觸法界若有相若無相增語是菩薩摩訶薩 有相若無相增語是菩薩摩訶薩即聲香味 即聲香味

若不遠離增語非菩薩摩訶薩那世等若色 若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩訶薩 增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若 增語既非有如何可言即色界若寂靜若不 竟不可得性非有故況有色界寂静不寂静 願若無願增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 界遠離不遠離若聲香味觸法界遠離不遠 汝復觀何義言即色界若遠離若不遠離增 增語及聲香味觸法界寂静不寂靜增語此 静增語非菩薩摩訶薩耶世等若色界寂静 薩摩訶薩即聲香味觸法界若寂靜若不寂 寂静增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界 不寂静若聲香味觸法界寂静不寂静尚畢 何義言即色界若寂靜若不寂靜增語非苦 非菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若遠離 審現 有

紋

離若不遠離增語是菩薩摩訶薩即聲香味 增語此增語既非有如何可言即色界若遠 觸法界若遠離若不遠離增語是菩薩摩訶 不遠離增語及聲香味觸法界遠離不遠離 尚畢竟不可得性非有故況有色界遠離

色界有為無為若聲香味觸法界有為無為 觀何義言即色界若有漏若無漏增語非菩 為增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若 增語既非有如何可言即色界若有為若無 為增語及聲香味觸法界有為無為增語此 尚畢竟不可得性非有故況有色界有為無 有為若無為增語是菩薩摩訶隆善現汝復 為增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若 薩善現汝復觀何義言即色界若有為若無 有為若無為增語非菩薩摩訶薩耶世等若

> 增語非菩薩摩訶薩耶世等若色界有漏 得性非有故況有色界有漏無漏增語及聲 漏若聲香味觸法界有漏無漏尚畢竟不可 香味觸法界有漏無漏增語此增語旣非有 薩摩訶薩即聲香味觸法界若有漏若 無

增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 薩摩訶薩即聲香味觸法界若有漏若無漏 如何可言即色界若有漏若無漏增語是苦 畢竟不可得性非有故況有色界生滅增語 世等若色界生滅若聲香味觸法界生滅尚 味觸法界若生若滅增語非菩薩摩訶薩耶 色界若生若減增語非菩薩摩訶薩即聲香 及聲香味觸法界生滅增語此增語旣非有 如何可言即色界若生若滅增語是菩薩摩 訶薩即聲香味觸法界若生若滅增語是苦

茅

大般若波羅蜜多經

有罪無罪增語此增語既非有如何可言即

況有色界有罪無罪增語及聲香味觸法界

觸法界有罪無罪尚畢竟不可得性非有故

摩訶薩耶世等若色界有罪無罪若聲香味

聲香味觸法界若有罪若無罪增語非菩薩

若色界善非善若聲香味觸法界善非善尚 若非善增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法 非有如何可言即色界若善若非善增語是 畢竟不可得性非有故況有色界善非善增 薩摩訶隆善現汝復觀何義言即色界若善 菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若善若非善 界若善若非善增語非菩薩摩訶薩耶世等 色界若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩即 語及聲香味觸法界善非善增語此增語既 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即

悩若無煩悩增語非菩薩摩訶薩即聲香味 復觀何義言即色界若世間若出世間增語 味觸法界有煩惱無煩惱尚畢竟不可得性 摩訶薩善現汝復觀何義言即色界若有煩 香味觸法界有煩惱無煩惱增語此增語旣 非有故況有色界有煩惱無煩惱增語及聲 聲香味觸法界若有罪若無罪增語是菩薩 色界若有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩即 非菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若世問若 煩惱若無煩惱增語是菩薩摩訶薩善現汝 增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若有 非有如何可言即色界若有煩惱若無煩惱 觸法界若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩 出世間增語非菩薩摩訶薩耶世等若色界 訶薩耶世等若色界有煩惱無煩惱若聲香

五六九

法界若世間若出世間增語是菩薩摩訶薩世間增語及聲香味觸法界世間出世間增語及聲香味觸法界世間出世間增問出世間增語及聲香味觸法界世間出世間增世間出世間常

語既非有如何可言即色界若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若濟灣尚泉若清淨增語非菩薩摩訶薩那世等若色與若清淨增語非菩薩摩訶薩那世等若色與若清淨增語非菩薩摩訶薩那世等若色學語沒養有人人人人人人人人人人

增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸法界若雜

染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復

間 薩即聲香味觸法界若在內若在外若在 若在內若在外若在兩間增語非菩薩摩訶 屬涅槃增語非菩薩摩訶薩耶世等若色界 菩薩摩訶隆即聲香味觸法界若屬生死若 在 界若屬生死若屬涅縣增語是菩薩摩訶隆 生死屬涅槃增語及聲香味觸法界屬生死 屬生死屬涅槃若聲香味觸法界屬生死屬 是菩薩摩訶隆善現汝復觀何義言即色界 即聲香味觸法界若屬生死若屬涅槃增語 屬涅槃增語此增語旣非 涅槃尚畢竟不可得性非有故況有色界屬 何義言即色界若屬生死若屬涅槃增 外在兩間若聲香味觸法界在內在外在 問治畢竟不可得性非有故況有色界在 增語非菩薩摩訶薩耶 有如何可言即色 世等若色界在 語 两 内 非

若在兩間增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀薩摩訶薩即聲香味觸法界若在內若在外 即色界若 外在 外在兩問增語及聲香味觸法界在 兩 在 間 内若在 增語 此 外若 增語旣: 在 兩 非 間 有 增語是菩 如 何 可 内

増語旣非. 薩摩訶薩即聲香味觸法界若可得若不可 得增語非菩薩摩訶薩耶世等若色界可得 何義言即色界若可得若不可得增語非菩 若 增語及聲 竟不可得性非有故況有色界可得不可得 不可得若聲香味觸法界可得不可得尚 善現汝觀何義言即眼識界增語非菩薩摩 可得增語是菩薩摩訶薩即聲香味觸 可得若不可得增語是菩薩摩訶薩復次 有 香味觸法界可得不可得 如何 可言即色界若可得若不 增語 法界 单 此

常尚畢竟不可得性 隆耶具壽善現答言世等若眼識界若耳鼻 無常增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識 此增語既非有如何可言即眼識界若常若 無常增語及耳鼻舌身意識界常無常增語 若眼識界常無常若耳鼻舌身意識界常無 界若常若無常增語非菩薩摩訶薩耶世專 無常增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識 訶薩善現汝復觀何義言即眼識界若常若 摩訶薩即耳鼻舌身意識界增語是菩薩摩 語既非有如何可言即眼識界增語是菩薩 眼識界增語及耳鼻舌身意識界增語此 舌身意識界尚畢竟不可得性非有故況 訶薩即耳鼻舌身意識界增語非菩薩摩訶 界若常若無常增語是菩薩摩訶薩善現汝 非有故況有眼識界常 増

五七

龍

龍

有故况有眼識界樂苦增語及耳鼻舌身意語界樂苦問畢竟不可得性非語非菩薩摩訶薩耶世等若眼識界樂苦若磨摩訶薩即耳鼻舌身意識界若樂若苦增復觀何義言即眼識界若樂若苦增語非菩

我增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識界魔善現汝復觀何義言即眼識界若我若無鼻舌身意識界若樂若苦增語是菩薩摩訶離眼識界若樂若苦增語是菩薩摩訶薩即耳識界樂苦增語此增語既非有如何可言即

增語既非有如何可言即眼識界若我若無我增語及耳鼻舌身意識界我無我增語此尚畢竟不可得性非有故況有眼識界我無我照識界我無我若耳鼻舌身意識界我無我若我若無我增語非菩薩摩訶薩耶世等若

身意識界空不空尚畢竟不可得性非有故學前薩耶世等若眼識界空不空若耳鼻舌耳鼻舌身為意識界若空若不空增語非菩薩眼識界若空若不空增語非菩薩即題識是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即

界若有願若無願增語非菩薩摩訶薩即

是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼識意識界若有相若無相增語及耳鼻舌身意識界有相無相增語及耳鼻舌身意點界有相無相增語此增語及耳鼻舌身意點界有相無相增語此增語及耳鼻舌身意識界有相無相增語非者確為其實者身意識別有相無相增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識別有報語界有相無相增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意

身意識界有願無願增語此增語既非有如有故況有眼識界有願無願增語及耳鼻舌舌身意識界有願無願尚畢竟不可得性非摩訶薩耶世等若眼識界有願無願若耳鼻

五七三

龍

若 寂靜若不寂靜增語是菩薩摩訶薩 訶薩耶世等若眼識界遠離不遠離若耳鼻 身意識界若遠離若不遠離增語非菩薩摩 舌身意識界若寂靜若不寂靜增語是苦薩 鼻舌身意識界遠離不遠離增語此增語既 雜若不遠離增語非菩薩摩訶薩即耳鼻古 非 復觀何義言即眼識界若有為若無為增語 增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識界若 非 非 舌身意識界遠離不遠離尚畢竟不可得性 摩訶薩善現汝復觀何義言即眼識界若遠 菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識界若有為 '離若不遠離增語是菩薩摩訶薩善現汝 有如何可言即眼識界若遠離若不遠 有故況有眼識界遠離不遠離增語及耳 無為增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼識 即 耳

界有為無為若耳鼻舌身意識界有為 界有 若有漏若無漏增語非菩薩摩訶薩 善現汝復觀何義言即眼識界若有漏若無 意識界若有為若無為增語是菩薩摩訶薩 為若無為增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身 語此增語既非有如何可言即眼識界若有 尚畢竟不可得性非有故況有眼識界有為 無漏 若眼識界有漏無漏若耳鼻舌身意識界有 無為增語及耳鼻舌身意識界有為無為增 漏增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識界 界若有漏若無漏增語是菩薩摩訶薩 漏 鼻舌身意識界若有漏若無漏 無漏尚畢竟不可得性 漏 增語此增語既 無 漏 增語及 非 耳鼻舌身意識界有 有如 |非有故況有日 何可言即眼 增語是菩薩 耶世等 無為 酿 識

若滅增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識 竟不可得性非有故況有眼識界生滅增語 摩訶薩善現汝復觀何義言即眼識界若 眼識界生滅若耳鼻舌身意識界生滅尚畢 界若生若滅增語非菩薩摩訶薩耶世等若

識界若善若非善增語非菩薩摩訶薩即耳 及耳鼻舌身意識界生滅 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 摩訶薩即耳鼻舌身意識界若生若滅增 如何可言即眼識界若生若減增語是菩 增語 此增語既 非

鼻舌身意識界若善若非善增語非菩薩摩 意識界善非善尚畢竟不可得性 訶薩耶世等若眼識界善非善若 善非善增語此增語既非有 有眼識界善非善增語及耳鼻舌身意識界 如何可言即眼 一非有故 耳鼻舌身 況

若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶

耳鼻舌身意識界若有煩惱若無煩惱

增語

岩無罪增語非菩薩摩訶薩即耳鼻子身意 鼻舌身意識界若善若非善增語是菩薩摩 識界若善若非善增語是菩薩摩訶薩 眼識界有罪無罪增語及耳鼻舌身意識界界有罪無罪尚畢竟不可得性非有故況有 識界若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩耶 訶薩善現汝復觀何義言即眼識界若有罪 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 眼識界若有罪若無罪增語是菩薩摩訶隆 世等若眼識界有罪 即耳鼻舌身意識界若有罪若無罪增語是 有罪無罪增語此增語既非有如何可言即 有罪無罪尚畢竟不可得性非有故況有 無罪若耳鼻舌身意識 識 即

五七五

非

菩薩摩訶薩耶世等若眼識界有煩惱

龍

龍

界若有煩惱若無煩惱增語是菩薩摩訶薩煩惱增語此增語旣非有如何可言即眼識無煩惱增語及耳鼻舌身意識界有煩惱無畢竟不可得性非有故況有眼識界有煩惱無煩惱若耳鼻舌身意識界有煩惱無煩惱治

識界若世間若出世間增語非菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 即耳鼻舌身意識界若有煩惱若無煩惱 即耳鼻舌身意識界若世間若出世間增語 間岩 非菩薩摩訶薩耶世等若眼識界世間出世 增語及耳鼻舌身意識界世間 不可得性非有故況有眼識界世間 此 增語旣 出世間增語是菩薩摩訶薩 耳鼻舌身意識界世間出世間尚畢竟 非 有 如何 可言即眼 出世 識界若世間 即耳鼻舌身 間 出世間 增語

清淨增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識 薩善現汝復觀何義言即眼識界若雜染若 意識界若世間若 識界雜染清淨增語及耳鼻舌身意識界雜 界若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩 樂若耳鼻舌身意識界屬生死屬涅槃尚畢 鼻舌身意識界若屬生死若屬涅槃增語非 識界若雜染若清淨增語是菩薩摩訶 雜染清淨尚畢竟不可得 等若眼識界雜染清淨若耳鼻舌身意識界 菩薩摩訶薩耶世等若眼識界屬生死屬涅 屬生死若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩即耳 薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 染清淨增語此增語既非有如何可言 耳鼻舌身意識界若雜染若清淨增語是菩 出世間 增語是菩薩摩訶 性 非 有故 識界若 況有眼 即眼 那世 旌

界在內在外在兩間若耳鼻舌身意識界在在兩間增語非菩薩摩訶薩耶世等若服識界若在內若在外若不兩間增語非菩薩摩訶薩即世等若眼識界若在內若在外若在兩間增語非菩薩摩是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼識是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼識

在兩間增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意非有如何可言即眼識界若在內若在外若身意識界在內在外在兩間增語此增語既有眼識界在內在外在兩間增語及耳鼻舌内在外在兩間尚畢竟不可得性非有故況

增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意識界若傳語不可得增語非菩薩摩訶薩即其鼻舌頭薩那世等若眼識界可得不可得增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌時意識界若可得不可得增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌時意識界若可得不可得尚畢竟不可得性非有故況有眼識界可得不可得增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌群,故況有眼識界可得不可得增語此增語既非有如何可言即眼識界可得不可得增語是菩薩學話者,就界若在內若在外若在兩間增語是菩薩灣語是菩薩摩訶薩

可得若不可得增語是菩薩摩訶薩

五七七

大般若波羅蜜多經卷第二十五

龍

復次善現汝觀何義言即眼觸增語非菩薩初分教誡教授品第七之十六 唐 三 藏 法 師 玄奘奉 詔譯大般若波羅蜜多經卷第二十六 玄六

故況有眼觸常無常增語及耳鼻舌身意觸鼻舌身意觸常無常尚畢竟不可得性非有弊菩薩摩訶薩耶世等若眼觸常無常若耳摩訶薩即耳鼻舌身意觸若常若無常增語觀何義言即眼觸若常若無常增語非菩薩

非善薩摩訶薩耶世等若眼觸我無我若耳

鼻舌身意觸我無我尚畢竟不可得性非有

摩訶薩即耳鼻舌身意觸若我若無我增語

我無我增語此增語旣非有如何可言即眼 故況有眼觸我無我增語及耳鼻舌身意觸

善現汝復觀何義言即眼觸若淨若不淨增 觸若我若無我增語是菩薩摩訶薩即耳鼻 舌身意觸若我若無我增語是菩薩摩訶薩 可言即眼觸若淨若不淨增語是菩薩摩訶 不淨增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼觸淨 語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若淨若 薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼觸若空 薩即耳鼻舌身意觸若淨若不淨增語是苦 得性非有故況有眼觸淨不淨增語及耳鼻 不淨若耳鼻舌身意觸淨不淨尚畢竟不可 觸若空若不空增語非菩薩摩訶薩耶世等 若不空增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 **舌身意觸淨不淨增語此增語旣非有如何** 

菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若空若不空 語及耳鼻舌身意觸空不空增語此增語既 非有如何可言即眼觸若空若不空增語是 畢竟不可得性非有故況有眼觸空不空增 若眼觸空不空若耳鼻舌身意觸空不空尚

摩訶薩善現汝復觀何義言即眼觸若有願 眼觸若有相若無相增語是菩薩摩訶薩即 有相無相增語此增語既非有如何可言即 摩訶薩耶世等若眼觸有相無相若耳鼻舌 耳鼻舌身意觸若有相若無相增語是菩薩 況有眼觸有相無相增語及耳鼻舌身意觸 耳鼻舌身意觸若有相若無相增語非菩薩 身意觸有相無相尚畢竟不可得性非有故 眼觸若有相若無相增語非菩薩摩訶薩即 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即

五七九

龍

龍

語此增語既非有如何可言即眼觸若有願無願問語及耳鼻舌身意觸有願無願增語及耳鼻舌身意觸有願無願增縣有願無願者明顯有願無願者明顯有願無願若非於之事,意觸有願若無願增語非菩薩摩訶薩即世若無願增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意

若無願增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 觸若有願若無願增語是菩薩摩訶薩善現 語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若寂靜 汝復觀何義言即眼觸若寂静若不寂静增 觸寂靜不寂靜若耳鼻舌身意觸寂静不 若不寂靜增語非菩薩摩訶薩 增語此增語旣非 不寂静增語及耳鼻舌身意觸寂静不寂静 此增語 畢竟不可得性非有故況有眼觸寂靜 旣 非有 如 有如何可言即眼觸若寂 何可言即 眼觸若有願 耶世等若眼 寂

為若無為增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身

意觸若有爲若無爲增語非菩薩摩訶薩耶

世等若眼觸有為無為若耳鼻舌身意觸有

薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼觸若有

耳鼻舌身意觸若遠離若不遠離增語是苦

現汝復觀何義言即眼觸若有漏若無漏 意觸若有為若無為增語是菩薩摩訶隆善 爲若無為增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身 增語此增語既非有如何可言即眼觸若有 有為無為增語及耳鼻舌身意觸有為無為 為無為尚罪 竟不可得性 非 有故況有眼觸 増

若無漏增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若有漏 既非有如何可言即眼 義言即眼觸若生若減增語非菩薩摩訶薩 及耳鼻舌身意觸有漏 觸若有漏若 無漏 增語此 無漏增 增語 何

竟不可得性非有故況有眼觸有漏無漏增

有漏無漏若耳鼻舌身意觸有漏無漏尚畢

若無漏增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼觸

非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若有漏

語

岩 增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若善 增語既非有如何可言即眼觸若善若非善 非善增語及耳鼻舌身意觸善非善增語 舌身意觸若善若非善增語非菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若生若減 非善尚畢 耶世等若眼觸善非善若耳鼻舌身意觸善 滅增語及耳鼻舌身意觸生滅增語此 既非有如何可言即眼觸若生若減增語是 觸若善若非善增語非菩薩摩訶薩即耳鼻 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 生滅尚畢竟不可得性非有故況有眼 訶薩耶世等若眼觸生滅若耳鼻舌身意觸 即耳鼻舌身意觸若生若滅增語非菩薩摩 非善增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 竟不 可得性 非 有故 況有眼 觸生 增語 觸善

絃

訶隆 義言 耳鼻舌身意觸有罪無罪尚 非菩薩摩訶薩耶世等若眼 非有故況有眼 即耳鼻舌身意觸若有罪若無罪增語 即 朖 觸若 有罪若無罪增語非菩薩摩 觸有罪無罪增語及耳鼻舌 畢竟不可得性 觸有罪無罪若

身意觸 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 可言即眼 若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩耶世尊若 岩 耳鼻舌身意觸若有煩惱若 可得性 及耳鼻舌身意觸有煩惱無煩惱增語此 耳鼻舌身意觸有煩 即耳鼻舌身意觸若有罪若無罪增語 有 非有故況 觸若有罪若無 罪 無 罪增語此增語 有眼觸 眼 惱 罪 有煩惱無煩 無 觸 增語是菩薩 無煩惱增 煩惱尚罪 有 既非有. 煩 惱 無 如 煩惱 語 惱 摩 何 觸 即 非

增語旣非有如何可言即眼 善現汝復觀何義言即眼觸若世問若出世 間增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若 無煩惱增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 若眼觸世間出世間若耳鼻舌身意觸世 觸若有煩惱若無煩惱增語是菩薩摩訶薩 世間若出世間增語非菩薩摩前薩那世等 出世間尚畢竟不可得性非有故況有眼 若清淨增語 摩訶薩善現汝復觀何義言即眼觸若雜染 鼻舌身意觸若世間若出世間增語是菩薩 若世間若出世間增語是菩薩摩訶薩即 世間增語此增語旣非有如何可言即眼 世間出世間增語及耳鼻舌身意觸世間 雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩耶世 非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 觸若有煩惱 間 觸 出 觸

清淨尚畢竟不可得性非有故況有眼觸 若清淨增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意 語此增語既非有如何可言即眼 染清淨增語及耳鼻舌身意觸雜染清淨增 眼 觸 雜染清淨若耳鼻舌身意觸 觸若雜染

增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若屬 汝復觀何義言即眼觸若屬生死若屬涅槃 觸若雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現 生死若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩那世等 若眼觸屬生死屬涅槃若耳鼻舌身意觸屬

眼觸屬生死屬涅槃增語及耳鼻舌 生死屬涅槃尚畢竟不可得性非有故況有 言即眼觸若屬生死若屬涅槃增語是菩薩 屬生死屬涅槃增語此增語既非有如何 擎訶薩即耳鼻舌身意觸若屬生死若屬涅 身意觸

> 在外在 若在 語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若在內 觸在內在外在兩間增語此增語既非有 眼觸在內在外在兩間增語及耳鼻舌身意 薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若在内若在 **黎增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義** 何可言即眼觸若在內若在外若在兩間, 觸在內在外在兩間若耳鼻舌身意觸在內 即眼觸若在内若在外若在兩間增語非善 .兩間增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼 兩間尚畢竟不可得性非有故況有

若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩善現 若不可得增語非菩薩摩訶薩耶世尊若 語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸若可得 汝復觀何義言即眼觸若可得若不可得增 可得不可得若耳鼻舌身意觸可得不 眼

能

能

是人工,也以,可以,即及獨的家介生學意觸若可得若不可得增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌增語此增語既非有如何可言即眼觸若可不可得增語及耳鼻舌身意觸可得不可得得語及耳鼻舌身意觸可得不可得得過畢竟不可得性非有故況有眼觸可得

生諸受增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何善親所生諸受增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受增語此增語為緣所生諸受增語非菩薩摩訶薩耶具壽為緣所生諸受增語非菩薩摩訶薩即其鼻舌身意觸為緣所生諸受增語非菩薩摩訶薩即其鼻舌身意觸語是菩薩摩訶薩即其鼻舌身意觸語是菩薩摩訶薩即其鼻舌身意觸語是菩薩摩訶薩即其鼻舌身意觸語是菩薩摩訶薩即其鼻舌身意觸為緣所生諸受增語是菩薩摩訶薩即其鼻舌身意觸

舌身意觸為緣所生諸受常無常尚畢竟不世等若眼觸為緣所生諸受常無常若耳鼻生諸受若常若無常增語非菩薩摩訶薩耶語非菩薩摩訶薩耶蘇言即眼觸為緣所生諸受若常若無常增

茅

諸受若樂若苦增語是菩薩摩訶薩即耳鼻 此增語既非有如何可言即眼觸爲緣所生 及耳鼻舌身意觸為緣所生諸受樂苦增語 意觸 舌身意觸為緣所生諸受若樂若苦增語是 非 有故況有眼觸為緣所生諸受樂苦增語 為緣所生諸受樂苦尚畢竟不可得 性

薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若我若 無我增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼觸為 縁所生諸受若我若無我增語非菩薩摩訶 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼觸 增語既非有如何可言即眼 鼻舌身意觸為緣所生諸受我無我增語此 況有眼觸為緣所生諸受我無我增語及 所生諸受我無我尚畢竟不可得性 縁所生諸受我無我若耳鼻舌身意觸 觸爲緣所生諸 非有故 為 爲 耳 緣

> 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼觸 訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若淨 為緣所生諸受若淨若不淨增語非菩薩摩 受若我若無我增語是菩薩摩訶薩即耳 古身意觸為緣所生諸受若我若無我增語

故況有眼觸為緣所生諸受淨不淨增語及 為緣所生諸受淨不淨若耳鼻舌身意觸 諸受若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即耳 此增語旣 縁所生諸受淨不淨尚畢竟不可得性非有 若不淨增語非菩薩摩訶薩耶 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 耳鼻舌身意觸為緣所生諸受淨不淨增語 觸為緣所生諸受若空若不空增語非菩薩 鼻舌身意觸爲緣所生諸受若淨若不淨增 非有如何可言即眼 **編爲縁** 世學若 所 眼 生

五

癜

龍

藏

有故況有服觸為緣所生諸受空不空增語 為緣所生諸受空不空尚畢竟不可得性 觸為緣所生諸受空不空若耳鼻舌身意 空若不空增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼 摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若 非 觸

增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 生諸受若空若不空增語是菩薩摩訶薩即 語此增語旣 及耳鼻舌身意觸為緣所生諸受空不空增 耳鼻舌身意觸為縁所生諸受若空若不空 北有如何可言即眼觸爲緣所

等若眼觸為緣所生諸受有相無相若耳鼻 受若有相若無相增語非菩薩摩訶 菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸 眼觸為緣所生諸受若有相若無相 舌身意觸為緣所生諸受有相 為 無相尚畢竟 緣 所生諸 增語非 旌 郭 世

諸受有願無願尚畢竟不可得性

非有故

沈

有眼觸為緣所生諸受有願

無願

增語

及耳

鼻舌身意觸

為緣所生諸受有願

八無願增語

增語旣

非有如

何可言即眼

觸為緣所

諸受有 諸受有 言即眼觸為緣所生諸受若有相若無相增 不 善現汝復觀何義言即眼觸為緣所生諸受 語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所 有相無相增語及耳鼻舌身意觸為緣所生 若有願若無願增語非菩薩摩訶薩即耳鼻 生諸受若有相若無相增語是菩薩摩訶薩 舌身意觸為緣所生諸受若有願若無願增 語 可得性非有故況有眼觸為緣所生諸 非菩薩摩訶薩耶世等若眼觸為緣所生 願 相 無 無 願若耳鼻舌身意觸為緣所 相 增語此增語既非 有如何可 生

即眼觸為緣所生諸受若寂靜若不寂靜增 願增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若有願若 諸受若有願若無願增語是菩薩摩訶 非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為線所 旌 Rp

薩 鼻舌身意觸為緣所生諸受若寂靜若不寂 生諸受若寂靜若不寂靜增語非菩薩摩訶 静增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩訶薩即耳 意觸為緣所生諸受寂靜不寂靜增語 緣所生諸受寂靜不寂靜增語及耳鼻舌身 寂静尚畢竟不可得性非有故況有眼觸為 静若耳鼻舌身意觸為緣所生諸受寂静不 語旣非有如何可言即眼觸為緣所生諸受 . 耶世等若眼觸為緣所生諸受寂静不寂 此 増

> 即服 離若耳鼻舌身意觸為緣所生諸受遠離 薩耶世等若眼觸為緣所生諸受遠離不 生諸受若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶 語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸爲緣所 觸為緣所生諸受若遠離若不 透離增 逺

諸受若有為若無為增語非菩薩摩訶薩 非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸爲緣所生 即眼觸為緣所生諸受若有為若無為增語 若遠離若不遠離增語是菩薩摩訶薩 離增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 鼻舌身意觸為緣所生諸受若 語既非有如何可言即眼觸為緣所生諸受 意觸爲縁所生諸受遠離不遠離增語此 遠離尚畢竟不可得性非 縁所生諸受遠離不 遠離增語 有 故 遠離若不遠 及耳鼻舌身 況 有 聪 即耳 觸 増

龍

藏

生諸受有為無為增語此增語既非有如何受有為無為增語及耳鼻舌身意觸為緣所生諸學不可得性非有故況有眼觸為緣所生諸鼻舌身意觸為緣所生諸學有為無為尚畢世等若眼觸為緣所生諸受有為無為若耳世等若眼觸為緣所生諸受有為無為若耳

受若有漏若無漏增語非菩薩摩訶薩即耳隆善現汝復觀何義言即眼觸為緣所生諸所生諸受若有為若無為增語是菩薩摩訶增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣可言即眼觸為緣所生諸受若有為若無為可言即眼觸為緣所生諸受若有為若無為

況有眼觸為緣所生諸受有漏無漏增語及生諸受有漏無漏尚畢竟不可得性非有故生諸受有漏無漏若耳鼻舌身意觸為緣所増語非菩薩摩訶薩耶世尊若眼觸為緣所鼻舌身意觸為緣所生諸受若有漏若無漏

若

生若滅

增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身

意觸為緣所生諸受若生若減增語是菩薩

語

既非

有

如何可言

即服

觸為

縁所生諸受

鼻舌身意觸為緣所生諸受生滅增語此增

故

况有眼觸

為緣所生諸受生減增語

及

耳

生諸受若有漏若無漏增語是菩薩摩訶薩 語 即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若有漏若 耳鼻舌身意觸為緣所生諸受有 菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸 為緑所生諸受生滅尚畢竟不可得性非 眼觸為緣所生諸受生滅若耳鼻舌身意觸 受若生若減增語非菩薩摩訶薩耶世等若 言即眼觸爲縁所生諸受若生若滅 無漏增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 此增語旣 非有如何可言即眼 觸為緣 漏 增語 無 漏 非 有

第

旌

意觸為 諸受善非善尚畢竟不可得性 增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼觸為緣所 若無罪增語非菩薩摩訶薩 善若非善增語是菩薩摩訶薩 旣非 身意觸為緣所生諸受善非善增語此增語 生諸受善非善若耳鼻舌身意觸為緣所生 所生諸受若有罪若無罪增語非菩薩摩訶 薩摩訶薩善現汝復觀何義言 耳鼻舌身意觸為 生諸受若善若非善增語非菩薩摩訶薩 觸為緣所生諸受善非善增語及耳鼻舌 即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若有罪 薩善現汝復觀何義言即眼 有如何可言即眼觸為縁所生諸受若 縁所生諸受若善若非善增語是 緣所生諸受若善若 耶世等若眼觸 非 即眼 即耳鼻舌身 觸爲 有故 觸 為 非善 況 縁 有 菩 即 所 縁

躴

為縁 爲縁 增語及耳鼻舌身意觸 無罪增語此增語既非有如何 非 有故況 所生諸受有罪無罪尚畢竟不 所生諸受有罪 有眼觸為緣所生諸受有罪無罪 無罪若 爲縁 耳鼻舌身意觸 所生諸受 可言即眼 可得 有罪 觸 性

意觸為緣所生諸受若有煩惱若無煩惱增 若無煩惱增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身 觀 諸受有煩惱無煩惱若耳鼻舌身意觸為 非 所生諸受有煩惱 語非菩薩摩訶薩耶世等若眼觸為緣所生 有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩善現汝復 摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若 為緣所生諸受若有罪若無罪增語是菩薩 有故况有眼觸為緣所生諸受有煩惱 何義言即眼觸為緣所生諸受若有煩 無煩惱尚畢竟不可得

世

間出世間增語及耳鼻舌身意觸為緣所

身意觸為緣

所生諸受世間出世間尚畢竟

可得性

非有故況有眼觸為緣所

生諸受

生諸受世間

出世間增語此增語既

非有

如

何可言即眼

觸為緣所生諸受若世間若

為緣所生諸受若世間若出世間增語是菩 世間增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌 薩摩訶隆善現汝復觀何義言即眼觸為緣 若清淨增語非菩薩摩訶薩耶世等若眼 薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸受若雜染 所生諸受若雜染若清淨塘語非菩薩摩訶 為緣所生諸受雜染清淨尚畢竟不 為緣所生諸受雜染清淨若耳鼻舌身意 非有故況有眼觸為緣所生諸受雜染清淨 增語及耳鼻舌身意觸為緣所生諸受雜 清淨增語此增語既非有如何可言 為緣所生諸受若雜染若清淨增語是菩薩 摩 染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復 ,訶薩即耳鼻舌身意觸爲緣所生諸受若 何義言即眼觸為緣所生諸受若屬生死 身意觸 可得 即眼 觸 性 觸

所生諸受屬生死屬涅槃尚畢竟不可得性諸受屬生死屬涅槃若耳鼻舌身意觸為緣所生意觸為緣所生諸受若屬生死若屬涅槃增若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩即耳鼻舌身

縣增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為 言即眼觸為緣所生諸受若屬生死若屬涅 屬生死屬涅槃增語此增語旣非有如何可 涅槃增語及耳鼻舌身意觸為緣所生諸受 非有故況有眼觸為緣所生諸受屬生死屬

受若在内若在外若在兩間增語非菩薩摩菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸所生諸所生諸受若在内若在外若在兩間增語非薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼觸為緣蘇生諸受若屬生死若屬涅槃增語是菩

在外在一 外在 訶薩 為縁所生諸受若在內若在外若在兩 增語及耳鼻舌身意觸為緣所生諸受在 在内在外在一兩間尚畢竟不可得性非有故 即眼觸為緣所生諸受若在內若在外若在 況有眼觸為緣所生諸受在內在 受若可得若不可得增語非菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸為緣所生諸 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即眼 兩間增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌身意觸 世等若眼觸為緣所生諸受可得不可得若 觸為緣所生諸受若可得若不可得增語 耳鼻舌身意觸為緣所生諸受可得不可得 兩間若耳鼻舌身意觸為緣所生諸受 耶 兩間增語此增語既 世等若眼觸為縁所生諸受在內 非 有 如何 外 在 間 可言 兩 内 間 在 非 增 耶

龍

得若不可得增語是菩薩摩訶薩即耳鼻舌非有如何可言即服觸為緣所生諸受若可為緣所生諸受可得不可得增語此增語既生諸受可得不可得增語及耳鼻舌身意觸治畢竟不可得性非有故況有眼觸為緣所

若常若無常增語非菩薩摩訶薩耶 竟不可得性非有故況有地界常無常增語 薩摩訶薩即水火風空識界若常若無常增 及水火風空識界常無常增語此增語既非 地界常無常若水火風空識界常無常尚畢 界若樂若苦增語非菩薩摩訶薩即水火風 有如何可言即地界若常若無常增語是菩 空識界若樂若苦增語非菩薩摩訶薩耶 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即地 摩訶薩善現汝復觀何義言即地界若我若 竟不可得性非有故況有地界樂苦增語及 尊若地界樂苦若水火風空識界樂苦尚畢 何可言即地界若樂若苦增語是菩薩摩訶 薩 水火風空識界樂苦增語此增語既非有如 即水火風空識界若樂若苦增語是菩薩

語是菩薩摩訶薩 無我增語非菩薩摩訶薩即水火風空識界 有如何可言即地界若我若無我增語是菩 人水火風空識界我無我增語。 竟不可得性非有故況有地界我無我增語。 在如何可言即地界若我若無我增語。 養摩訶薩即水火風空識界我無我增語。 養摩訶薩即水火風空識界若無我增語。 養學訶薩即水火風空識界若無我增語。 養學訶薩即水火風空識界若無我增語。 養學訶薩即水火風空識界若無我增語。

大般若波羅蜜多經卷第二十六

五九三

縅

龍

大般若波羅蜜多經卷第二十七 女七

靜若不寂靜增語是菩薩摩訶薩即水火風

增語此增語既非有如何可言即地界若寂

界寂靜不寂靜若水火風空識界寂静不寂

静尚畢竟不可得性非有故況有地界寂静

寂静增語及水火風空識界寂静不寂静

若不寂靜增語非菩薩摩訶薩耶世等若地界有願無願增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界有願無願增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界有願無願增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界有願無願增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界有願點,有願若有願若無願增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界有願祭若有願若無願增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界有願不若有願若無願增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界有願不若有願若無願增語非菩薩摩訶薩耶世界若有願若有願若無願增語非菩薩摩訶薩耶世界若有願若無願增語非菩薩摩訶薩耶世界若不寂靜增語非菩薩摩訶薩耶世界若不寂靜增語非菩薩摩訶薩耶世

若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶薩 遠離增語非菩薩摩訶薩即水火風空識界 薩善現汝復觀何義言即地界若遠離若 空識界若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩 界遠離不遠離增語及水火風空識界遠離 專若地界遠離不遠離若水火風空識界遠 界若遠離若不遠離增語是菩薩摩訶薩即 離不遠離尚畢竟不可得性非有故況 不遠離增語此增語既非有如何可言即地 識界若有爲若無爲增語非菩薩摩訶薩 為若無為增語非菩薩摩訶薩即水火風空 薩摩訶薩善現汝復觀何義言即地界若有 水火風空識界若遠離若不遠離增語是苦 為無為尚畢竟不可得性非有故況有地界 世等若地界有為無為若水火風空識界有 有 那世 地 庣 訶

五九五

藏

龍

龍

若無漏 語非菩薩摩訶薩即水火風空識界若有漏 増語此增語既非有如何可言即地界若有 現汝復觀何義言即地界若有漏若無 識界若有爲若無爲增語是菩薩摩訶薩善 為若無為增語是菩薩摩訶薩即水火風空 竟不可得性非有故況有地界有漏無漏增 語及水火風空識界有漏無漏增語此增語 有漏無漏若水火風空識界有漏 非有如何可言即地界若有漏若無漏 無為增語 增語非菩薩摩訶薩耶世等若地界 及水火風空識界有為 無漏尚畢 漏增 無為 増

義言即地界若生若滅增語非菩薩摩訶薩

即水火風空識界若生若滅增語非菩薩摩

語是菩薩摩訶薩即水火風空識界若有漏

無漏增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何

若非善增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 滅增語及水火風空識界生滅增語此增語 義言即地界若有罪若無罪增語非菩薩摩 增語是菩薩摩訶薩即水火風空識界若善 增語既非有如何可言即地界若善若非善 非善增語及水火風空識界善非善增語 非善尚畢竟不可得性非有故況有地界善 耶世等若地界善非善若水大風空識界善 風空識界若善若非善增語非菩薩摩訶薩 界若善若非善增語非菩薩摩訶薩即水 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即地 菩薩摩訶薩即水火風空識界若生若滅增 既非有如何可言即地界若生若滅增語是 生滅尚畢竟不可得性非 訶薩耶世等若地界生滅若水大 有故況有地界生 風空識界

可言即地界若有罪若無罪 空識界有罪 火風空識界有罪無罪尚畢竟不 有故況有地 薩摩訶薩 即水火風空識界若有 即水火風空識界若有罪若 無罪增語此增語 界有罪無罪增語 耶 世等若地界有罪 罪若 増 何義言即地 既非有 語是菩薩 及水 無 無 可得性 無 罪增語 邪增語 大風 罪若 如 何 界若 無 闁 出 世 煩

水

苦

訶

旌

非

語及水火 可得性非 苦隆 是菩 若有煩惱若無煩惱增語 訶薩 水 水火風 語 火風空識界若有煩惱若 旣 隆摩訶薩善現汝復觀 摩訶薩耶 非 風空 有 有故 空識界有煩惱 如 何 識界 况有地界有 世等若地界有 可言 有煩 即地界若 惱 非菩薩摩訶薩即 無 無 無 煩 煩 煩惱 惱 煩惱增語非 煩 悃 有煩惱若 惱 無 尚 増語 畢 煩 無 竟不 惱 煩 此增 惱

若地界世間 善現汝復觀何義言即地界若世間若出 若清淨增語非菩薩摩訶薩 若世間若出世間增語是菩薩摩訶薩 摩訶薩善現汝復 火風空識界若世間若出世間增語是答 世間若出世間增語非菩薩摩訶薩耶 界若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩 世間增語此增語既非有如何 增語 間出世間增語及水火風空識界 世間尚畢 有煩 惱 地界雜染清淨若水火風空識 非菩薩摩訶薩即水火 増 惱若無煩 語是菩薩摩訶薩 竟不 出世 間若水 可得 觀 人人間增語是菩薩摩訶隆 何義言即地界若雜 性 非 火 「即水火」 有 風 即水 風空識界若 可言即地 故況 空識 火風空識 東雜 世間 有地 界世 風 空 世等 即水 那 薩 出 間 世

龍

清淨尚畢竟不可得性非有故況有地界雜 界若雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現 若清淨增語是菩薩摩訶薩即水火風空識 若地界屬生死屬涅槃若水火風空識界屬 染清淨增語及水火風空識界雜染清淨增 摩訶薩即水火風空識界若屬生死若屬涅 屬生死屬涅槃增語此增語既非有如何可 生死屬涅槃尚畢竟不可得性非有故況 生死若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩那世等 言即地界若屬生死若屬涅縣增語是菩薩 地界屬生死屬涅槃增語及水大風空識 増語非菩薩摩訶薩即水火風空識界若屬 汝復觀何義言即地界若屬生死若屬涅槃 樂增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 此增語既非有如何可言即地界若雜染 有 即 若

若在 界在内在外在兩間增語此增語旣非有 地界在內在外在兩間增語及水火風空識 界可得不可得若水火風空識界可得 語非菩薩摩訶薩即水火風空識界若可得 若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩善現 語是菩薩摩訶薩即水火風空識界若在內 在外在兩間尚畢竟不可得性非有故況有 界在內在外在兩間若水火風空識界在內 薩摩訶薩 得尚畢竟不可得性非有故況有地界可得 汝復觀何義言即地界若可得若不可得 何可言即地界若在內若在外若在兩間 地界若在內若在外若在 不可得增語非菩薩摩訶薩耶世等若地 兩間增語非菩薩摩訶薩耶世等若地 即水火風空識界若在內若在 兩間 增語 非 不可 増 如

增語此增語既非有如何可言即地界若可 得若不可得增語是菩薩摩訶薩即水火風 不可得增語及水火風空識界可得不可得 綠若等無間緣所緣緣增上緣尚畢竟不可 非菩薩摩訶薩耶具壽善現答言世等若因 薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣增語 薩復次善現汝觀何義言即因緣增語非善 空識界若可得若不可得增語是菩薩摩訶 得性非有故況有因緣增語及等無間緣所 緣緣增上緣增語是菩薩摩訶薩善現汝復 綠綠增上綠增語此增語既非有如何可言 摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若常若 觀何義言即因緣若常若無常增語非菩薩 無常增語非菩薩摩訶薩耶世等若因緣常 即因緣增語是菩薩摩訶薩即等無間緣所

語及等無間緣所緣緣增上緣常無常增語 畢竟不可得性非有故況有因緣常無常增 無常若等無間緣所緣緣增上緣常無常尚 樂若苦增語非菩薩摩訶薩耶世等若因緣 菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若 現汝復觀何義言即因緣若樂若苦增語非 增上綠若常若無常增語是菩薩摩訶薩善 常增語是菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣 此增語既非有如何可言即因緣若常若無 樂苦若等無間緣所緣緣增上緣樂苦尚畢

菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若 等無間緣所緣緣增上緣樂苦增語此增語 竟不可得性非有故況有因緣樂苦增語 既非有如何可言即因緣若樂若苦增語是 樂若若增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀

歳

若等無問緣所緣緣增上緣我無我尚畢竟 增語非菩薩摩訶薩耶世尊若因緣我無我 薩即等無間緣所緣緣增上緣若我若無我 義言即因 縁若我若無我增語非菩薩

增語及等無間緣所緣緣增上緣淨不淨增 淨不淨若等無間緣所緣緣增上緣淨不淨 若不淨增語非菩薩摩訶薩耶 **緣若我若無我增語是菩薩摩訶薩善現汝** 等無間緣所緣緣增上緣我無我增語此增 尚畢竟不可得性非有故況有因緣淨不淨 薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若淨 復觀何義言即因緣若淨若不淨增語非善 語是菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上 語既非有如何可言即因緣若我若無我增 不可得性非有故況有因緣我無我增語及 世等若因緣

> 綠增上緣若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩 善現汝復觀何義言即因緣若空若不空增 語非菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上 不淨增語是菩薩摩訶薩即等無間緣所緣 縁若空若不空增語非菩薩摩訶薩耶世 此增語既非有如何可言即因緣若淨

若無相增語非菩薩摩訶薩即等無間緣所 摩訶薩善現汝復觀何義言即因緣若有相 綠所緣緣增上緣若空若不空增語是菩薩 若空若不空增語是菩薩摩訶薩即等無間 緣緣增上緣若有相若無相增語非菩薩摩 空不空增語及等無間緣所緣緣增上緣空 空不空尚畢竟不可得性非有故況有因緣 若因縁空不空若等無間緣所緣緣增上緣 不空增語此增語既非有如何可言即因緣

訶薩 綠所緣緣增上緣有相無相增語此增語旣 非有如何可言即因緣若有相若無相增語 非有故況有因緣有相無相增語及等無間 所緣緣增上緣有相無相尚畢竟不可得性 那 世等若因緣有相 無相若等無間

是菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上 若有相若無相增語是菩薩摩訶薩善現 綠有願無願增語此增語既非有如何可言 緣有願無願增語及等無間緣所緣緣增上 菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若 復觀何義言即因緣若有願若無願增語非 有願無願尚畢竟不可得性非有故況有 因緣有願無願若等無間緣所緣緣增上 有願若無願增語非菩薩摩訶薩耶世等若 因緣若有願若無願增語是菩薩摩訶薩 汝 因

因緣若寂靜若不寂靜增語非菩薩學訶薩 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 即等無間緣所緣緣增上緣若有願若無願 静增語非菩薩摩訶薩耶世等若因緣寂靜 即等無間緣所緣緣增上緣若寂靜若不寂 寂静不寂静增語此增語既非有如何可言 静不寂靜增語及等無間緣所緣緣增上 不寂静若等無間緣所緣緣增上緣寂静不 薩即等無間緣所緣緣增上緣若寂靜若不 寂静尚畢竟不可得性非有故況有因緣寂 寂靜增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 言即因緣若遠離若不遠離增語非菩薩摩 即因緣若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩訶 訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若遠離若 不遠離增語非菩薩摩訶薩耶世等若因緣

可言即因緣若遠離若不遠離增語是菩薩綠遠離不遠離增語及等無間緣所緣緣增離不遠離尚畢竟不可得性非有故況有因離不遠離為畢竟不可得性非有故況有因遠離不遠離若等無間緣所緣緣增上緣遠

若無為增語非菩薩摩訶薩耶世等若因綠摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若有為若無為增語非菩薩 何義言即因緣若有為若無為增語非菩薩 若不遠離增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 學訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若遠離

綠若有為若無為增語是菩薩摩訶薩即等為無為增語此增語既非有如何可言即因為無為增語及等無間緣所緣緣增上緣有無為尚畢竟不可得性非有故況有因緣有有為無為若等無間緣所緣緣增上緣有為

無間 若有漏若無漏 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即因緣 間緣所緣緣增上緣若有漏若無漏增語非 等無間緣所緣緣增上緣有漏 增語既非有如何可言即因緣若有漏若無 可得性非有故況有 無間緣所緣緣增上緣有漏 菩薩摩訶薩耶世等若因緣有漏無漏若等 漏增語是菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣 .緣所緣緣增上緣若有為若無為增語 增語非菩薩摩訶薩即等無 因緣有漏 無漏 無漏增語此 無漏増語及 尚畢竟不

綠生滅若等無間緣所緣緣增上緣生滅尚若生若滅增語非菩薩摩訶薩耶世尊若因非菩薩摩訶薩耶世尊若因非菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣善現汝復觀何義言即因緣若生若滅增語增上緣若有漏若無漏增語是菩薩摩訶薩

增語是菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增 增語既非有如何可言即因緣若善若非善 及等無間緣所緣緣增上緣善非善增語此 竟不可得性非有故況有因緣善非善增語 善若等無間緣所緣緣增上緣善非善尚畢 善增語非菩薩摩訶薩耶世等若因緣善非 何義言即因緣若善若非善增語非菩薩摩 上緣若善若非善增語是菩薩摩訶薩善現 訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若善若非 沒觀何義言即因緣若有罪若無罪增語

> 若因緣有罪無罪若等無間 緣有罪無罪尚畢竟不可得性 若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩耶世尊 言即因緣若有罪若無罪增語是菩薩摩訶 上緣有罪無罪增語此增語旣 非菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上 因緣有罪無罪增語及等無間緣所緣緣增 緣有 若無 罪增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 薩即等無間緣所緣緣增上緣若有罪若無 即因緣若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩 緣 訶薩 有 煩惱 煩惱增語 即等無閒 無煩 煩 緣 非菩薩摩訶 惱尚畢竟不可得性 惱若等無間緣所緣緣增上 所緣緣 增上 緣 薩耶 非有 非有故況有 所緣緣增上 緣 若有 世等若因 如何 民何義言 非有 煩 可 緣 惱

況

有因緣

有煩惱無煩惱增語及等無間

煩

個

無

能

悩 旣 薩善現汝復觀 増 非 一緣若 語是菩 緣 有 増上線 如 有 何 可言 薩摩 煩 有 惱 RP 煩 何義言即因 若無煩惱增語是菩薩 前薩即等無間 惱 因 緣若 無煩 惱 有 緣若 煩 増 語 緣 惱 世間 若 所 此 増 綠 無 摩 語 緣 頄

岩出 可得性 緣 闁 及等無間 緣 世 緣緣 訶薩 此 摩訶薩善現汝復觀 增語旣 所 蕳 増上緣若世 世 緣緣 非有故況 間 那世 增語非菩薩摩訶薩即等無間 増 增語是 緣 1 增上緣世間 等若因緣世間 緣若 非 所緣緣增上緣 有如 有因緣世間出世間增語 菩薩 間若出世 世 間 何 若 摩訶 可言即因緣若 何義言即 出 出 間 世間 出 世間 世 薩即 増語 間 世 增語是 等無 尚 間若等無 因 出 畢竟不 [緣若 非菩 世 嗣 世 緣 間 薩 善 間 増 所

> 染若 摩訶 綠若雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩善現 性 語是菩薩摩訶薩即等無間 旣 緣 汝復觀何義言即因緣若屬生死若屬涅 間 所 非 非 緣 緣 所 有如 有故 緣緣 所緣 旌 緣 清 增上 那 淨 何可言 緣 增上 況 世尊若因緣雜染清淨若等無 増 一線若 増上 有 語 縁雜 因綠雜染清淨增語及等無 非 緣 即因 菩薩摩 雜 雜染清 染若清 終清淨尚畢竟不可 縁若 訶 雑 緣所緣 淨 净增語 薩 染若 増 RP 語 等 綠增 清 此 非菩 無 淨增 増 間 語 得

増 薩 上 可 緣若屬生死若屬涅槃增語 語 所緣 那 非菩薩摩訶薩即等無間 世 性 等若因 緣增上 非 有 故 一線屬 況 緣 有因緣屬生死屬涅槃增 屬生死屬涅槃若等無 生死 屬涅 **黎尚畢竟** 非菩薩摩訶 緣所緣緣增

祭增語此增語旣非有如何可言即因 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 無間緣所緣緣增上緣若屬生死若屬涅槃 語及等無 |死若屬涅槃增語是菩薩摩訶薩即等 間緣 所緣緣增上緣屬生死屬涅 [線若

岩在外岩在 摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若在 等若因緣在内在外在兩間若等無間緣所 因縁若在內若在外若在 緣增上緣在内在 兩間增語非菩薩摩訶薩 外在兩間尚畢竟不可 兩 間 增語非菩薩 那世 内

語 得性非有故 隓 若在内若在 間 及等無間 |即等無間緣所緣緣增上緣若在內若在 增語此 外若在 增語旣 緣所 況有因緣在內在 緣緣增上 兩間 非 有 增語是菩薩摩訶 如 緣 何 外在 在 可言即因緣 内在外在 兩間 増

بر 觀 若因緣可得不可得若等無間緣所緣緣增 菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上緣若 外若在兩間增語是菩薩摩訶薩善現汝復 緣緣增上緣可得不可得增語此增語旣 可得若不可得增語非菩薩摩訶薩耶世尊 若 畢竟不可得性非有故況有緣所生法增 善現汝觀 是菩薩摩訶薩即等無間緣所緣緣增上 有如何可言即因緣若可得若不 況有因緣可得不可得增語及等無間緣 摩訶薩耶具壽善現答言世等緣所生法尚 緣可得不可得尚畢竟不可得性非有 何義言即因緣若可得若不可得增語 增語既非有如何可言即緣所生法增語 可得若不可得增語是菩薩摩訶薩復次 何義言即緣所生法增語非菩薩 可得增語

五

龍

厳

統

是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 吉 若 訶 緣所生法樂苦尚畢竟不 有如何可言即緣所生法若常若無常增語 等緣所生法常無常尚畢竟不可得性非 可言即緣所生法若樂若苦增語是菩薩摩 有緣所生法樂苦增語此增語旣非有 生法若樂若苦增語非菩薩摩訶薩耶世等 生法若常若無常增語非菩薩摩訶 所 況有緣所生法常無常增語此增語既 生法我 薩善現汝復 我無我尚畢竟不可得性 Pp 無我增語 所生法若我若無我增語是菩薩摩 無我增語此增語既 非菩薩摩訶薩 觀 何義言 可得性非有故 即 非有故況有緣 緣 耳 非 世等緣 所 有 生 法若 如 旌 何 緣 所生 如 緣 那 非 可 有 所 何 況 所

有緣所生 如何 言即緣所生法若空若不空增語是菩薩摩 法空不空尚畢竟不可得性非有故況有緣 若不空增語非菩薩摩訶薩耶世 若不淨增語 訶薩善現汝復觀何義言即緣所 所生法空不空增語此增語既非有如何 訶薩善現汝復觀何義言即緣所生法若空 言即緣所生法若淨若不淨增語是菩薩摩 生法有相無 所生法淨不淨增語此增語旣非 法淨不淨尚畢竟不可得性非 相岩無相 訶薩善現汝復觀何義言即緣所生法 可言即緣所生法若有相若 法 增語非菩薩摩訶薩耶 有 相 非菩薩摩訶薩 相 尚畢竟不可得性 無相 増語 此增語 耶 有效況有過 놴 1非有故 等緣所 生法 有如 等緣 世等綠所 旣 相 若 所生 增語 何 若 非 可

第

無願 **薩摩訶薩** 畢竟不可得性 言即緣所生法若寂 不寂静增語此增語旣非 增語是菩薩摩訶薩善 耶 世等緣所生法寂 非有 静若不寂静增語 故況有緣 有如何可言即緣 現 静不 汝 所生法寂 復 不寂静尚 觀 非善 何義 静

若 隆善現汝 所生法若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩 生法遠離 況 有 速 緣所生法 離 復觀 増語 不遠 :遠離不 離尚 非菩薩摩訶薩 何義言即緣所生法若遠離 畢竟不可 遠離 増語 可得 那 性 池 世 專緣所 増語既 非 有故 訶

訶薩耶 離 即 善現 觀何義言即緣所 語此增語 可得性非有 非 增語非菩薩摩訶薩 所生 尚畢竟不可得性 非菩薩摩訶 有為若無為增語是菩薩摩訶薩善現 漏 尚 畢竟不可得性非有故況 緣所生法若有為若無為增語非菩薩摩 ,增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 有 無漏 汝復觀 法若 如 何 世等緣所生法有為無為尚畢 増 旣 可言即緣所生法若遠離若不 有 語 故況 非 漏若無 何義言即緣所生法若生若 薩 此 有 増 那 有緣所生法有為無為增 生法若有 如 北有故況有緣 語 世等緣所生 何 漏 那世 旣 増語是 可言即緣所生法若 非 等緣 有 漏 有 如 綠所 若 所生 菩薩摩訶 何 法 所生 有漏 無漏 可言 生法 法 生 法有 汝復 無漏 增語 即 滅 滅

六〇八龍

藏

菩薩摩訶薩 觀 法若 竟不可得性 滅 何義言即緣 生若滅 語 此 増 非 耶 語 增語是菩薩摩訶 有故况有緣所生法善非 所生法若善若非善增語 世等緣所生法善非善尚畢 旣 非 有如何可 可言 隆善 BP 緣 現 汝 产介 復 非 生

生 若善若非善增語是菩薩摩訶薩善現汝復 增語此增語旣 罪 尚畢竟不可得性非有故況有緣所生法 非菩薩摩訶薩 所生法若有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩 無煩 現 無罪 何義言即緣 汝 有煩 復觀 増語 惱增語 惱 何義言即 此 無煩惱尚畢竟不可得 增語旣: 非有如何可言即緣 非菩薩摩訶薩耶 所生法若 耶世等綠所生法 非 緣所生法若有 有如何 有罪若無罪 可言 有罪無罪 世等 性 所 綠所 增語 生法 煩 即 綠 有 惱

有

女口

何

可言

即緣

所生法若雜染若清淨增

泥

有緣

所生法

雜染清淨增語

此增

語旣

非

語是菩薩摩訶

隆善現汝復觀

何義

生法若屬生

死若屬涅槃增語非菩薩摩

世 間 雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩耶 摩訶薩善現汝復觀何義言即緣所 所 RP 非菩薩摩訶薩耶世等緣所生法世間 岩 故 何義言即緣所生法若世問若出 語 生法雜染清淨尚畢竟不可得 間 尚畢竟不可得性非有故 緣所生法若 況 無煩惱增語是菩薩摩訶薩善現汝復 旣 有緣 非 出 世間增語此增語旣非 有 所生法 如 何 世間若出世間 可言 有煩惱 即緣 所生 無 況 煩 法若 增語 有如何 有線 惱 性 世間 增語 是菩薩 世學緣 生法 非 有 所生 可 增語 有 出 煩 此 岩 法 世 觀 惱 増

第

語既非有如何可言即緣所生法若可得若

緣所生法可得不可得尚畢竟不可得性非

可得若不可得增語非菩薩摩訶薩耶世尊

有故況有緣所生法可得不可得增語此增

摩訶薩善現汝復觀何義言即緣所生法若

生法若在内若在外若在兩間增語是菩薩

竟不可得性非有故況有緣所生法屬生死 訶薩耶世等緣所生法屬生死屬涅槃尚畢 不可得增語是菩薩摩訶薩

屬涅槃增語此增語既非有如何可言即緣

所生法若屬生死若屬涅槃增語是菩薩摩

訶薩善現汝復觀何義言即緣所生法若在

兩間增語此增語既非有如何可言即緣所可得性非有故況有緣所生法在內在外在

世等緣所生法在內在外在兩間尚畢竟不

內若在外若在兩間增語非菩薩摩訶薩耶

大般若波羅蜜多經卷第二十七

六〇九

能

擮

ዺ

唐三藏法師立共奉 記譯大般若波羅蜜多經卷第二十八 玄八

復次善現汝觀何義言即無明增語非菩薩初分教誡教授品第七之十八

摩訶薩即行八至老死增語是菩薩摩訶 非有故沉有無明增語及行乃至老死尚畢竟不可得性 死增語非菩薩摩訶薩耶具壽善現答言世 死增語非菩薩摩訶薩耶具壽善現答言世 華訶薩即行識名色六處觸受愛取有生老

性非有故況有無明常無常增語及行乃至無常若行乃至老死常無常尚畢竟不可得無常增語非菩薩摩訶薩耶世等若無明常增語非菩薩摩訶薩即行乃至老死若常若難語非菩薩摩訶薩即行乃至老死若常若難達善現汝復觀何義言即無明若常若無常

我無我尚畢竟不可得性非有故況有無明訶薩耶世等若無明我無我若行乃至老死即行乃至老死若我若無我增語非菩薩摩言即無明若我若無我增語非菩薩摩訶薩若苦增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義

弟

少了至世记台争台下争曾吾上各鱼季 言即無明若淨若不淨增語非菩薩摩訶薩 無我增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 增語是菩薩摩訶薩即行乃至老死若我若 增語是菩薩摩訶薩即行乃至老死若我若 增語既非有如何可言即無明若我若無我

訶薩 增語是菩薩摩訶薩即行乃至老死若淨 即行乃至老死若空若不空增語非菩薩摩 言即無明若空若不空增語非菩薩摩詢薩 不淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 增語既非有如何可言即無明若淨若 淨不淨增語及行乃至老死淨不淨增語 淨不淨尚畢竟不可得性非有故況有無 訶薩耶世等若無明淨不淨若行乃至老死 即行乃至老死若淨若不淨增語非菩薩 即世等若無明空不空若行乃至老死 何義 不淨 明 此 摩

中語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義增語是菩薩摩訶薩即行乃至老死若空若增語既非有如何可言即無明若空若不空空不空增語及行乃至老死空不空增語此空不空尚畢竟不可得性非有故況有無明空不空尚畢竟不可得性非有故況有無明

薩摩訶薩耶世等若無明有相 薩即行乃至老死若有相若 言即無明若有相若 **隆善現汝復觀何義言即無明若有願若無** 乃至老死若 願 明若有相若 相 況 至老死有相 增語非菩薩摩訶薩即行乃至老死若有 無相 有無明有相 增語此增語既 無相 無相 有相若無相 無相增語及行乃至老死 增語是苦 尚畢竟不可得性 無 非 相增語非菩薩摩訶 增語是菩薩摩訶 有 薩摩訶薩即 如何可言即 無相增語非 無相若行乃 非 有 無 有 故

六 一 一

龍

截

語及行乃至老死有願無願增語此增語既竟不可得性非有故況有無明有願無願增 明有願無願若 菩薩摩訶薩耶世等若無明寂靜不寂 臒 願增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 是菩薩摩訶薩 非有如何可言即無明若有願若無願 即無明若寂靜若不寂靜增語非菩薩摩訶 薩摩訶薩即行乃至老死若寂 至老死寂静不寂静增語此增語既非有如 即行乃至老死若寂静若不寂静增語非 有故况有無明寂静不寂静增語及 乃至老死寂静不寂静尚 可言即無 無願 增語非菩薩摩訶薩耶 明若寂静若不寂 行乃至老死有願 即行乃至老死若有願若無 畢竟不 静若不寂静 静增語是 世專若 無 願 可得 增語 尚 静若 行 性

薩 老死遠離不遠離增語此增語既非有如 薩摩訶薩耶世等若無明遠離不遠離若行 即行乃至老死若遠離若不遠離增語非若 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 摩訶薩即行乃至老死若遠離若不遠離 乃至老死遠離不遠離尚畢竟不可得性非 無明若遠離若不遠離增語非菩薩摩訶薩 有故況有無明遠離不遠離增語及行乃至 可言即無明若遠離若不遠離增語是善 明有為無為增語及行乃至老死有為無為 有為無為尚畢竟不可得性非有故 乃至老死若有為若無為增語非菩薩摩訶 明若有為若無為增語非菩薩摩訶薩即行 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即無 耶世等若無明有為無為若行乃至老 況有無 増 嫤 死

非菩薩摩訶薩即行乃至老死若有漏若無 汝復觀何義言即無明若有漏若無漏 為若無為增語是菩薩摩訶薩 增語此增語既非有如何可言即無 有為若無為增語是菩薩摩訶薩善現 即行乃至老 ..明若有 增語

無明生滅若行乃至老死生滅尚畢竟不可 若生若減增語非菩薩摩訶薩即行乃至老 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即無明 摩 死若生若減增語非菩薩摩訶薩耶世等若 乃至老死有漏無漏潛語此增語既非有如 得性非有故況有無明有漏 何可言即無明若有漏若無漏增語是菩薩 無漏若行乃至老死有漏無漏尚 漏增語非菩薩摩訶薩 前薩即行乃至老死若有漏若無漏 耶世等若無 無漏增語 罪竟不可 明有漏 及行 増語

> 菩薩摩訶薩即行乃至老死若善若非善增 汝復觀何義言即無明若善若非善增語非 至老死若生若滅增語是菩薩摩訶薩善現 老死生滅增語此增語既非有如何可言 得性非有故 故況有無明善非善增語及行乃至老死善 無明若生若滅增語是菩薩摩訶薩即行 行乃至老死善非善尚畢竟不可得性 語非菩薩摩訶薩耶世尊若無明善非善若 非善增語此增語既非有如何可言即無明 況有無明生滅增語及行乃至 非有 即

若善若非善增語是菩薩摩訶薩即行 罪增語非菩薩摩訶薩耶世尊若無明有罪 老死若善若非善增語是菩薩摩訶薩善現 汝復觀何義言即無明若有罪若無罪增語 非菩薩摩訶薩即行乃至老死若有罪若 無

摩訶薩即行乃至老死若有罪若無罪增語何可言即無明若有罪若無罪增語既非有如乃至老死有罪無罪增語此增語既非有如得性非有故況有無明有罪無罪增語及行無罪若行乃至老死有罪無罪尚畢竟不可無罪若行乃至老死有罪無罪尚畢竟不可

個若無煩惱增語是菩薩摩訶薩善現汝復 門語是菩薩摩訶薩即無明若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩那世等若無明有煩惱無煩惱增語非菩 於了至老死有煩惱無煩惱問無煩惱增語非菩 性非有故況有無明有煩惱無煩惱增語非菩 性非有故況有無明有煩惱無煩惱增語非菩 性非有故況有無明有煩惱無煩惱增語非菩 性非有故況有無明為獨問問題, 問若無煩惱增語, 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即無明

摩訶薩即行乃至老死若雜染若清淨增語

行乃至老死雜染清淨尚畢竟不可得性非

有故況有無明雜染清淨增語及行

乃至老

死雜染清淨增語此增語既非有如何可言

非菩薩摩訶薩耶世學若無明雜染清淨若

 岩在兩間增語非菩薩摩訶薩耶世等若無

菩薩摩訶薩即行乃至老死若在內若在外

言即無明若在內若在外若在兩間增語非

涅縣增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義

菩薩摩訶薩即行乃至老死若屬生死若屬

老死屬生死屬涅槃增語此增語既非有如 老死若屬生死若屬涅槃增語非菩薩摩訶 故況有無明屬生死屬涅槃增語及行乃至 老死獨生死屬涅縣尚畢竟不可得性非有 薩耶世等若無明屬生死屬涅槃若行乃至 死若屬涅縣增語非菩薩摩訶薩即行乃至 摩訶薩善現汝復觀何義言即無明若屬生 即行乃至老死若雜染若清淨增語是菩薩 即無明若雜染若清淨增語是菩薩摩訶薩 何可言即無明若屬生死若屬涅槃增語是

非有如何可言即無明若可得若不可得增 及行乃至老死可得不可得增語此增語既 可得性非有故況有無明可得不可得增語 可得若行乃至老死可得不可得尚畢竟不 語是菩薩摩訶薩即行乃至老死若可得若 若在兩間增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 菩薩摩訶薩即行乃至老死若在內若在外 增語非菩薩摩訶薩耶世尊若無明可得不 薩摩訶薩即行乃至老死若可得若不可得 言即無明若在內若在外若在兩間增語是 内在外在兩間增語此增語既非有如何可 明在内在外在兩間增語及行乃至老死在 外在兩間尚畢竟不可得性非有故況有無 明在內在外在兩間若行乃至老死在內在 何義言即無明若可得若不可得增語非菩

六一五

龍

菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即布施波 多樂苦若淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜 增語非菩薩摩訶薩耶世等若布施波羅蜜 羅審多若樂若苦增語非菩薩摩訶薩即淨 羅蜜多常無常尚畢竟不可得性非 戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若樂若苦 波羅塞多樂苦增語及淨戒安忍精進靜慮 多樂苦尚畢竟不可得性非有故況有布施 進靜慮般若波羅蜜多若常若無常增語是 若無常增語是菩薩摩訶薩即淨戒安忍精 語既非有如何可言即布施波羅蜜多若常 精進靜慮般若波羅蜜多常無常增語此增 有布施波羅蜜多常無常增語及淨戒安忍 般若波羅蜜多樂苦增語此增語既非有如 可言即布施波羅蜜多若樂若苦增語是 有故

羅塞多岩樂若苦增語是菩薩摩訶薩善現 我增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進静 菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波 慮般若波羅蜜多若我若無我增語非菩薩 汝復觀何義言即布施波羅蜜多若我若無

摩訶薩耶世等若布施波羅蜜多我無我若 淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多我無我 多我無我增語及淨戒安忍精進靜慮般若 現汝復觀何義言即布施波羅蜜多若淨若 羅蜜多若我若無我增語是菩薩摩訶薩善 菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波 尚畢竟不可得性非有故況有布施波羅蜜 不淨增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進 波羅蜜多我無我增語此增語既非有如何 可言即布施波羅蜜多若我若無我增語是

若淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多淨不 薩摩訶薩耶世等若布施波羅蜜多淨不淨 静慮般若波羅塞多若淨若不淨增語非菩 苦薩摩訶薩耶世等若布施波羅蜜多空不 若不空增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精 善現汝復觀何義言即布施波羅蜜多若空 是菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若 若波羅蜜多淨不淨增語此增語旣非有如 審多淨不淨增語及淨戒安忍精進靜慮般 淨尚畢竟不可得性非有故況有布施波羅 進靜慮般若波羅蜜多若空若不空增語非 空若淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多空 不空尚畢竟不可得性非有故况有布施波 波羅蜜多若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩 何可言即布施波羅蜜多若淨若不淨增語

增語非菩薩摩訶薩耶世等若布施波羅蜜 多有相無相若淨戒安忍精進靜慮般若波 忍精進靜慮般若波羅蜜多若有相若無相 薩善現汝復觀何義言即布施波羅蜜多若 若波羅蜜多若空若不空增語是菩薩摩訶 有相若無相增語非菩薩摩訶薩即淨戒安 語是菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般 羅蜜多空不空增語及淨戒安忍精進靜慮 羅蜜多有相無相尚畢竟不可得性 般若波羅蜜多空不空增語此增語既非有 多若有相若無相增語是菩薩摩訶薩 安忍精進靜慮般若波羅蜜多有相無相增 此增語既非 有布施波羅蜜多有相無相增語 何可言即布施波羅蜜多若空若不空增 有如何可言即布施波羅塞 非有 及淨戒 故

若寂靜若不寂靜增語非菩薩摩訶薩即淨 若波羅蜜多若有願若無願增語是菩薩摩 安忍精進靜慮般若波羅蜜多有願無願尚 戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若有 語是菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般 波羅蜜多有願無願增語此增語既非有 有願無願增語及淨戒安忍精進靜慮般若 畢竟不可得性非有故況有布施波羅蜜多 羅蜜多若有願若無願增語非菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波 訶薩善現汝復觀何義言即布施波羅蜜多 言即布施波羅蜜多若有願若無願增語非 何可言即布施波羅蜜多若有願若無願增 耶世等若布施波羅蜜多有願無願若淨戒 無相增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 相

龍

多有漏無漏增語及淨戒安忍精進靜慮般若無為增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何著。多若有為若無為增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即布施波羅蜜多若有為若無為增語是菩薩摩訶薩善現汝及恐精進靜慮般若波羅蜜多若有為若無為增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若無滿增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若無滿增語非菩薩摩訶薩即淨不必沒羅蜜多若有為無滿增語非菩薩摩訶薩即為不及精進靜慮般若無滿增語非菩薩摩訶薩即為不及精進靜慮般若無滿增語非菩薩摩訶薩即為不可得性非有故況有布施波羅魯有漏無滿增語及淨戒安忍精進靜慮般若為不可得性非有故況有布施波羅魯有漏無滿增語及淨戒安忍精進靜慮般若為不可得性非有故況有布施波羅魯有漏無滿增語及淨戒安忍精進靜慮般若不施波羅魯方漏無滿增語及淨戒安忍精進靜慮般若

增語是菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮

何可言即布施波羅蜜多若有漏若無漏

般若波羅蜜多若有漏若無漏增語是菩薩

若波羅蜜多有漏無漏增語此增語既非有

蜜多生滅增語及淨戒安忍精進靜慮般若 滅若淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多生 忍精進靜慮般若波羅蜜多若生若減增語 摩訶隆善現汝復觀何義言即布施波羅 滅尚畢竟不可得性非有故況有布施波羅 非菩薩摩訶薩耶世等若布施波羅審多生 言即布施波羅蜜多若生若減增語是菩薩 多若生若滅增語非菩薩摩訶薩即淨戒安 波羅蜜多生滅增語此增語既非有如何可 蕯 若波羅蜜多若善若非善增語非菩薩摩訶 語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般 觀何義言即布施波羅蜜多若善若非善增 多若生岩減增語是菩薩摩訶薩善現汝復 摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜 耶世等若布施波羅蜜多善非善若淨戒

苐

摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅塞 壓即布施波羅塞多若善若非善增語是菩薩 波塞多善非善增語及淨戒安忍精進靜慮般若波羅 進竟不可得性非有故况有布施波羅塞多善 差突忍精進靜慮般若波羅塞多善非善尚畢 既

多若有煩惱若無煩惱增語是菩薩摩訶薩是菩薩摩訶薩著病獨獨者無煩惱增語非菩薩摩訶薩舉妻若有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩邦共及獨獨多若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多有煩惱無煩惱增語非菩薩察訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多有煩惱無煩惱增語非菩薩察所進不可得性非有故況有布施波羅蜜多有煩惱若無煩惱增語非菩薩察所進不安忍精進靜慮般若波羅蜜多若有罪猶不可得性非有故況有布施。

即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若有

淨增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜

處般若波羅審多若雜染若清淨增語非菩慮般若波羅審多若確決清淨尚畢竟不可得性非有故況有布施沒羅審多雜為清淨問題於清淨問題,與羅審多雜為清淨增語及灣班安忍精進靜慮般若波羅審多雜為清淨增語是菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅審多若屬生死若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅審多若獨是樂增語非菩薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅審多若獨是樂增語非菩薩學訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅審多若獨生死者屬涅槃增語非菩薩學討產者不施沒羅審多者雜染若清淨增語非菩薩學前產即淨戒安忍精進靜慮般若波羅審多若雜染若清淨增語非菩薩學前產即淨戒安忍精進靜慮般若波羅審多若雜染若清淨增語非菩薩學前產的表演。

多若屬生死若屬涅般增語是菩薩摩訶薩 精進靜慮般若波羅蜜多屬生死屬涅槃增 生死若屬涅縣增語是菩薩摩訶薩善現汝 即浮戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若屬 語此增語既非有如何可言即布施波羅蜜 屬涅槃尚畢竟不可得性非有故況有布施 外若在兩間增語非菩薩摩訶薩即淨戒安 復觀何義言即布施波羅蜜多若在內若在 波羅塞多屬生死屬涅槃增語及淨戒安忍

忍精進靜慮般若波羅蜜多若在內若在外 精進靜慮般若波羅蜜多在內在外在兩問 若在兩間增語非菩薩摩訶薩耶世專若布 多在内在外在兩間增語及淨戒安忍精進 施波羅蜜多在內在外在兩間若淨戒安忍 尚畢竟不可得性非有故況有布施波羅蜜

得增語非菩薩摩訶薩耶世等若布施波羅

塞多可得不可得若淨戒安忍精進靜慮般

善現汝復觀何義言即布施波羅蜜多若可 若在內若在外若在兩間增語是菩薩摩訶 此增語既非有如何可言即布施波羅蜜多 静慮般若波羅蜜多在內在外在兩間增語 忍精進靜慮般若波羅蜜多若可得若不可 得若不可得增語非菩薩摩訶薩即淨戒安 在内若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩 薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多若

若波羅蜜多可得不可得尚畢竟不可得性 語及淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜多可 得不可得增語此增語既非有如何可言即 布施波羅蜜多若可得若不可得增語是善 非有故況有布施波羅蜜多可得不可得增

龍

為空無為空事竟空無際空散空無變異空寒沙善現汝觀何義言即內空增語非菩薩蜜多若可得若不可得增語是菩薩摩訶薩摩訶薩即淨戒安忍精進靜慮般若波羅

至無性空自相空共相空一切法空不可得空無性空自相空共相空一切法空不可得性非有故乃至無性自性空尚畢竟不可得性非有故乃至無性自性空尚畢竟不可得性非有故院有內空增語既非有如何可言即內空增語是菩薩摩訶薩野外空乃至無性自性空增語是菩薩摩訶薩野外空乃至無性自性空增語是菩薩摩訶薩野外空乃至無性自性空增語是

世等若內空樂苦若外空乃至無性自性空門無常治器之為之乃至無性自性空常無常治語是菩薩摩訶薩即內空若常若無常治語是菩薩摩訶薩即內空若常若無常治語是菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若樂若苦增語非常薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若樂若苦增語非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若樂若苦增語非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若樂若苦增語非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若樂若若無常若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空若樂若若外空乃至無性自性空

空若樂若苦增語是菩薩摩訶薩善現汝復增語是菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性此增語既非有如何可言即內空若樂若苦苦增語及外空乃至無性自性空樂苦增語

空乃至無性自性空淨不淨增語此增語旣

若外空乃至無性自性空淨不淨尚畢竟不

可得性非有故況有內空淨不淨增語及外

增語非菩薩摩訶薩耶世等若內空淨不淨

我增語非菩薩摩訶薩耶世等若內空我無 觀何義言即內空若我若無我增語非菩薩 摩訶薩即外空乃至無性自性空若我若 我若外空乃至無性自性空我無我尚畢竟 不可得性非有故況有內空我無我增語及

我若無我增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 是菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若 外空乃至無性自性空我無我增語此增語 既非有如何可言即內空若我若無我增語 訶薩即外空乃至無性自性空若淨若不淨 何義言即內空若淨若不淨增語非菩薩摩

> 外空乃至無性自性空空不空尚畢竟不可 得性非有故況有內空空不空增語及外空 語非菩薩摩訶薩耶世等若內空空不空若 義言即内空若空若不空增語非菩薩摩訶 若不淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 乃至無性自性空空不空增語此增語旣非 薩即外空乃至無性自性空若空若不空增 菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若淨 非有如何可言即内空若淨若不淨增語是 有如何可言即內空若空若不空增語是善

薩即外空乃至無性自性空若有相若無相 言即内空若有相若無相增語非菩薩摩訶 增語非菩薩摩訶薩耶世等若內空有相 薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若空若 不空增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 無

龍

自性空若有相若無相增語是菩薩摩訶薩無相增語是菩薩摩訶薩即外空乃至無性此增語既非有如何可言即内空若有相若語及外空乃至無性自性空有相無相增語竟不可得性非有故況有內空有相無相增語

大般若波羅蜜多經卷第二十八

槴

法

增語非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性 善現汝復觀何義言即內空若有願若無願 初分教誡教授品第七之十九 唐三旅

等若內空有願無願若外空乃至無性自性 空若有願若無願增語非菩薩摩訶薩 內空有願無願增語及外空乃至無性自性 空有願無願尚畢竟不可得性非有故況有 空有願無願增語此增語既非有如何可言 郭 世

空若寂靜若不寂静增語非菩薩摩訶薩即 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即內 即內空若有願若無願增語是菩薩摩訶薩 外空乃至無性自性空若寂靜若不寂靜增 即外空乃至無性自性空若有願若無願增

> 静增語及外空乃至無性自性空寂静不寂 畢竟不可得性非有故況有內空寂靜不寂 静若外空乃至無性自性空寂静不寂静尚 語非菩薩摩訶薩耶世等若內空寂靜不寂 **菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即內空若** 乃至無性自性空若寂靜若不寂靜增語是 寂静若不寂靜增語是菩薩摩訶薩即外空 静增語此增語既非有如何可言即內空若 遠離若不遠離增語非菩薩摩訶薩即外空 乃至無性自性空若遠離若不遠離增語非

菩薩摩訶薩耶世等若內空遠離不遠離若 外空乃至無性自性空遠離不遠離尚畢竟 語及外空乃至無性自性空遠離不遠離增 不可得性非有故況有內空遠離不遠離增 語此增語既非有如何可言即內空若遠離

il

龍

善現汝復觀何義言即內空若生若滅增語 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 摩訶薩即外空乃至無性自性空若生若滅 空乃至無性自性空生滅增語此增語旣非 非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若 自性空若有漏若無漏增語是菩薩摩訶薩 有如何可言即內空若生若減增語是菩薩 不可得性非有故況有內空生滅增語及外 生若滅增語非菩薩摩訶薩耶世尊若內空 生滅若外空乃至無性自性空生滅尚 此增語旣非有如何可言即內空若有漏若 無漏增語是菩薩摩訶薩即外空乃至無性 語及外空乃至無性自性空有湯無漏增語 竟不可得性非有故況有內空有漏無漏增 漏若外空乃至無性自性空有漏 無漏 尚

内空若善若非善增語非菩薩摩訶薩即 薩摩訶薩耶世等若內空善非善若外空乃 至無性自性空善非善尚畢竟不可得性非 空乃至無性自性空若善若非善增語非善 有故況有內空善非善增語及外空乃至無 外

性自性空善非善增語此增語既非有如 薩即外空乃至無性自性空若善若非善增 空若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩即外 可言即內空若善若非善增語是菩薩摩訶 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即內 何

空乃至無性自性空有罪無罪增語此增語 得性非有故 空乃至無性自性空有罪無罪尚畢竟不可 菩薩摩訶薩 空乃至無性自性空若有罪若無罪增語非 況有內空有罪無罪增語及外 那世等若內空有罪無罪若 外

若有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩善現汝 增語既非有如何可言即內空若有煩 性自性空有煩惱無煩惱尚畢竟不可得性 若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩耶 復觀何義言即內空若有煩惱若無煩惱增 語是菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空 摩訶薩善現汝復觀何義言即內空若世間 語非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空 既非有如何可言即內空若有罪若 若出世間增語非菩薩摩訶薩即外空乃至 性自性空若有煩惱若無煩惱增語是菩薩 空乃至無性自性空有煩惱無煩惱增語此 非有故況有內空有煩惱無煩惱增語及外 世等若內空有煩惱無煩惱若外空乃至無 無煩惱增語是菩薩摩訶薩即外空乃至無 俗岩

六二九

龍

外空乃至無性自性空世間出世間增語此得性非有故況有內空世間出世間增語及乃至無性自性空世間出世間尚畢竟不可摩訶薩耶世尊若內空世間出世間若外空無性自性空若世間若出世間增語非菩薩

淨增語非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自薩善現汝復觀何義言即內空若雜染若清自性空若世間若出世間增語是菩薩摩訶世間增語是菩薩摩訶世間增語是菩薩摩訶薩即外空乃至無性增語既非有如何可言即內空若世間若出

性空雜染清淨增語此增語既非有如何可有內空雜染清淨增語及外空乃至無性自性空雜染清淨尚畢竟不可得性非有故況世等若內空雜染清淨尚畢竟不可得性非有故況世等若內空雜染清淨增語非菩薩摩訶薩耶性空若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩耶

畢竟不可得性非有故況有內空在內在外外空乃至無性自性空在內在外在兩間尚 摩訶薩耶世等若內空在內在外在兩間若 性空若在内若在外若在 兩間增語及外空乃至無性自性空在內 兩間 增語非菩薩

在

若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩善現 薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若在內 即內空若在內若在外若在兩間增語是菩 在外在兩間增語此增語既非有如何可言 若可得若不可得增語非菩薩摩訶薩耶世 語非菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空 況有內空可得不可得增語及外空乃至無 性空可得不可得尚畢竟不可得性非有故 等若內空可得不可得若外空乃至無性自 汝復觀何義言即內空若可得若不可得增

得若不可得增語是菩薩摩訶薩復次善現 菩薩摩訶薩即外空乃至無性自性空若可 如何可言即內空若可得若不可得增語是 性自性空可得不可得增語此增語旣 如若常若無常增語非菩薩摩訶薩即法界 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即真 界增語此增語既非有如何可言即真如增 生性法定法住實際虚空界不思議界增語 乃至不思議界若常若無常增語非菩薩摩 語是菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界增 如若法界乃至不思議界尚畢竟不可得性 非菩薩摩訶薩耶具壽善現答言世等若真 即法界法性不虚妄性不變異性平等性雜 汝復觀何義言即真如增語非菩薩摩訶薩 非有故況有真如增語及法界乃至不思議

箴

是菩薩摩訶隆善現汝復觀何義言即真如 訶薩即法界乃至不思議界若樂若苦增語 如何可言即真如若樂若苦增語是菩薩摩 界乃至不思議界樂苦增語此增語旣非有 若樂若苦增語非菩薩摩訶薩耶世等若真 常無常增語此增語既非有如何可言即真 如樂苦若法界乃至不思議界樂苦尚畢竟 増語非菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界 訶隆善現汝復觀何義言即真如若樂若苦 如若常若無常增語是菩薩摩訶薩即法界 思議界常無常尚畢竟不可得性非有故況 不可得性非有故況有真如樂苦增語及法 乃至不思議界若常若無常增語是菩薩摩 有真如常無常增語及法界乃至不思議界 訶薩耶世等若真如常無常若法界乃至不

增語及法界乃至不思議界淨不淨增語此 增語非菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界 薩善現汝復觀何義言即真如若淨若不淨 增語旣非有如何可言即真如若淨若不淨 真如淨不淨若法界乃至不思議界淨不淨 若淨若不淨增語非菩薩摩訶薩那世尊若 尚畢竟不可得性非有故況有真如淨不淨 至不思議界若我若無我增語是菩薩摩訶 若我若無我增語是菩薩摩訶薩即法界乃 真如我無我增語及法界乃至不思議界我 無我增語此增語旣非有如何可言即真如 議界我無我尚畢竟不可得性非有故況有 薩耶世等若真如我無我若法界乃至不思 若我若無我增語非菩薩摩訶薩即法界乃 至不思議界若我若無我增語非菩薩摩訶

若法界乃至不思議界空不空尚畢竟不可 觀何義言即真如若空若不空增語非菩薩 若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 摩訶薩即法界乃至不思議界若空若不空 如何可言即真如若空若不空增語是菩薩 乃至不思議界空不空增語此增語既非有 得性非有故況有真如空不空增語及法界 增語非菩薩摩訶薩耶世等若真如空不空 摩訶薩即法界乃至不思議界若空若不空 增語是菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界 法界乃至不思議界若有相若無相增語非 菩薩摩訶薩耶世等若真如有相無相若法 真如若有相若無相增語非菩薩摩訶薩即 界乃至不思議界有相無相尚畢竟不可得

若無相增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界若有相 乃至不思議界有相無相增語此增語旣非 有如何可言即真如若有相若無相增語 性非有故況有真如有相無相增語及法界 義言即真如若有願若無願增語非菩薩摩 增語非菩薩摩訶薩耶世等若真如有願無 訶薩即法界乃至不思議界若有願若無願 若有願若無願增語是菩薩摩訶薩善現汝 增語是菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界 願若法界乃至不思議界有願無願尚畢竟 復觀何義言即真如若寂靜若不寂靜增語 不可得性非有故況有真如有願無願增語 語既非有如何可言即真如若有願若無願 及法界乃至不思議界有願無願增語此增

龍

寂静不寂静增語此增語既非有如何可言類和寂静不寂静增語及法界乃至不思議界與如寂静不寂静增語及法界乃至不思議界與解若不寂静增語非菩薩摩訶薩耶世尊若非菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界寂

增語及法界乃至不思議界造離不遠離增語是菩薩摩訶薩著現汝復觀何義言即為非菩薩摩訶薩著現汝復觀何義言即即法界乃至不思議界若遠離若不遠離的法界乃至不思議界若遠離若不遠離時法界乃至不思議界若遠離若不遠離時之不可得性非有故況有真如遠離不遠離增語非菩薩摩訶薩那世等若真如遠離不遠離增語,其如若寂靜若不寂靜增語是菩薩摩訶薩

無為增語非菩薩摩訶薩即法界乃至不思新隆善現汝復觀何義言即真如若有為若不思議界若遠離若不遠離增語是菩薩摩若不遠離增語是菩薩摩若不遠離增語是菩薩摩訶薩即法界乃至語此增語既非有如何可言即真如若遠離

至不思議界若有獨若無漏增語非菩薩摩有為無為增語此增語及法界乃至不思議界有為無為增語及法界乃至不思議界有為無為增語此增語及法界乃至不思議界有為無為增語此增語及法界乃至不思議界有為無為增語此增語是菩薩摩訶薩即其如若有為若無為增語是菩薩摩訶薩即其如若有為若無為增語是菩薩摩訶薩即其如若有為若無為增語非菩薩摩訶薩即其如若有為若無為增語非菩薩摩訶薩即

若生若減增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀

可言即真如若有漏若無漏增語是菩薩摩思議界有漏無漏增語此增語既非有如何故況有真如有漏無漏增語及法界乃至不不思議界有漏無漏尚畢竟不可得性非有河薩耶世尊若真如有漏無漏若法界乃至

薩摩訶薩耶世等若真如有罪無罪若法界

非有故況有真如有罪無罪增語及法界乃

至不思議界有罪無罪增語此增語旣非有

乃至不思議界有罪無罪尚畢竟不可得性

敝

摩訶薩即法界乃至不思議界若有煩惱若無罪增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義無罪增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義在摩訶薩即法界乃至不思議界若有罪若如何可言即真如若有罪若無罪增語是菩如何可言即真如若有罪若無罪增語是菩

何可言即真如若雜染若清淨增語是菩薩

摩訶薩耶世等若真如雜染清淨若法界乃 若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩即法界 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即真 法界乃至不思議界若世間若出世間增語 如若世間若出世間增語是菩薩摩訶薩 出世間增語此增語旣非有如何可言即真 間出世間增語及法界乃至不思議界世間 世間尚畢竟不可得性非有故況有真如世 世間出世間若法界乃至不思議界世間出 出 不思議界雜染清淨增語此增語既非有如 有故況有真如雜染清淨增語及法界乃至 至不思議界雜染清淨尚畢竟不可得性非 乃至不思議界若雜染若清淨增語非菩薩 世間 增語非菩薩摩訶薩耶世等若真 ĦP 如

即真如若屬生死若屬涅槃增語非菩薩摩 摩訶薩即法界乃至不思議界若雜染若清 淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 涅槃增語非菩薩摩訶薩那世等若真如屬 訶薩即法界乃至不思議界若屬生死若屬

生死屬涅槃若法界乃至不思議界屬生死 言即真如若屬生死若屬涅槃增語是菩薩 屬生死屬涅槃增語及法界乃至不思議界 屬涅槃尚畢竟不可得性非有故況有真如 義言即真如若在內若在外若在兩間增語 摩訶薩即法界乃至不思議界若屬生死若 屬生死屬涅槃增語此增語旣非有如何可 内若在外若在兩間增語非菩薩摩訶薩耶 非菩薩摩訶薩即法界乃至不思議界若在 屬涅槃增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何

增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 真如若可得若不可得增語非菩薩摩訶薩 即法界乃至不思議界若可得若不可得增 界乃至不思議界若在內若在外若在兩間 若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩即 性非有故況有真如在内在外在兩間增語 語此增語既非有如何可言即真如若在內 及法界乃至不思議界在内在外在 不思議界在內在外在兩間尚畢竟不可得 世等若真如在内在外在兩間若法界乃至 增語及法界乃至不思議界可得不可得增 竟不可得性非有故況有真如可得不可得 得若法界乃至不思議界可得不可得尚畢 語非菩薩摩訶薩耶世等若真如可得不可 語此增語既非有如何可言即真如若可得 兩間

ዺ

非菩薩摩訶薩即四正斷四神足五根五力 菩薩摩訶薩即四正斷乃至八聖道支增語 七等覺支八聖道支增語非菩薩摩訶薩耶 住若常若無常增語非菩薩摩訶薩即四 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即四念 此增語旣非有如何可言即四念住增語是 至八聖道支尚畢竟不可得性非有故況有 具壽善現答言世等若四念住若四正斷乃 不思議界若可得若不可得增語是菩薩摩 訶薩復次善現汝觀何義言即四念住增語 「念住增語及四正斷乃至八聖道支增語 不可得增語是菩薩摩訶薩即法界乃至

摩訶薩耶世等若四念住常無常若四正斷

乃至八聖道支常無常尚畢竟不可得性非

斷乃至八聖道支若常若無常增語非菩薩

摩訶薩即四正斷乃至八聖道支若常若無 常增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 至八聖道支常無常增語此增語既非有如 何可言即四念住若常若無常增語是菩薩 有故況有四念住常無常增語及四正 我若無我增語非菩薩摩訶薩即四正斷乃 薩摩訶隆善現汝復觀何義言即四念住若 四正斷乃至八聖道支若樂若苦增語是苦 聖道支樂若增語此增語既非有如何可言 故況有四念住樂苦增語及四正斷乃至八 薩摩訶薩耶世等若四念住樂苦若四正斷 四正斷乃至八聖道支若樂若苦增語非苦 即四念住若樂若苦增語是菩薩摩訶薩即 乃至八里道支樂苦尚畢竟不可得性非有 即四念住若樂若苦增語非菩薩摩訶薩即

聖道支我無我增語此增語既非有如何可況有四念住我無我增語及四正斷乃至八八聖道支我無我尚畢竟不可得性非有故人聖道支我無我尚畢竟不可得性非有故產那世等若四念住我無我若四正斷乃至至八聖道支若我若無我增語非菩薩摩訶

正斷乃至八聖道支若淨若不淨增語非菩念住若淨若不淨增語非菩薩摩訶薩即四語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即四薩即四正斷乃至八聖道支若我若無我增言即四念住若我若無我增語是菩薩摩訶

如何可言即四念住若淨若不淨增語是善乃至八聖道支淨不淨增語此增語既非有非有故況有四念住淨不淨增語及四正斷斷乃至八聖道支淨不淨尚畢竟不可得性薩摩訶薩耶世尊若四念住淨不淨若四正

六三九

能

故

龍

即四正斷乃至八聖道支若有相若無相 有 四念住若有相若無相增語是菩薩摩訶薩 語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即 相無相增語此增語既非 有相無相 相 尚畢 增語 竟不 可得性 及四 正斷 非 有故 有如何可言即 乃至 以况有四念 八聖道支 增 四

若四正斷乃至八聖道支有願無願尚畢竟非菩薩摩訶薩耶世等若四念住有願無願四正斷乃至八聖道支若有願若無願增語四正斷乃至八聖道支若有願若無願增語

若 此增語既非有如 語及四正斷乃至八聖道支有願 可得性 聖道支若有願若無願增語是菩薩摩 無願增語是 非有 善薩摩訶薩 故 何可言即四念住若有願 況有四念住 即 有 凼 火無願增語 正 願 無願 斷 乃 至 増

若不寂靜增語是菩薩摩訶薩即四 此增語旣非 乃至八聖道支若遠離若不 雜若不遠離增語非菩薩摩訶薩即四正斷 摩訶薩善現汝復觀何義言即四念住若遠 及四正斷乃至八聖道支寂静不寂静增語 得性非有故況有四念住寂静不寂静增語 斷乃至八聖道支寂静不寂静尚畢竟不可 訶薩耶世等若四念住寂靜不寂靜若四 薩摩訶薩耶世等若四念住遠離不 至八聖道支若寂静若不寂静增語是菩薩 薩善現汝復觀何義言即四念住若寂 不寂静增語非菩薩摩訶 聖道支若寂静若不寂静增語非菩 正斷乃至八聖道支遠離不遠離尚畢竟 有如何可言即四念住若寂静 薩即四 遠離增語非苦 正斷 速離若 正斷 薩摩

增語及四正斷乃至八聖道支遠離不遠 遠離若不遠離增語是菩薩摩訶薩即四 增語此增語既非有如何可言即四念住若 斷乃至八聖道支若遠離若不遠離增語是 可 得 性 非有故況有四念住遠離 不 Œ

得性非有故況有四念住有為無為增語及 道支若有為若無為增語是菩薩摩訶薩善 爲增語是菩薩摩訶薩即四正斷乃至八聖 語既非有如何可言即四念住若有爲若無 正斷乃至八聖道支有為無為尚畢竟不可 薩摩訶薩耶世等若四念住有為無為若四 若有為若無為增語非菩薩摩訶薩即四 四正斷乃至八聖道支有為無爲增語此 斷乃至八聖道支若有為若無為增語非苦 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即四念 増 ĴĒ 住

道支有漏無漏尚畢竟不可得性非有故況 等若四念住有漏無漏若四正斷乃至八聖 支若有漏若無漏增語非菩薩摩訶薩耶 增語非菩薩摩訶薩即四正 覭 聖道支有漏 有四念住 言即四念住若生若減增語非菩薩摩訶薩 菩薩摩訶薩耶世等若四念住生滅若四 即四正斷乃至八聖道支若生若滅增語非 摩訶薩即四正斷乃至八聖道支若有漏若 可言即四念住若有漏若無漏增語是菩薩 斷乃至八聖道支生滅尚畢竟不可得性非 無漏增語是苦薩摩訶薩善現汝復觀何義 有故況有四念住生滅增語及四正 汝復觀 有漏無漏增語及四 何義言即四念住 無漏增語此增語既非有 斷 若 Œ 有 乃至八聖道 断乃至八 漏 岩 斷 無漏 世 JE.

吉 若善若非善增語非菩薩摩訶薩即四正斷 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即四念住 訶薩 乃至八聖道支若善若非善增語非菩薩摩 即四正斷乃至八聖道支若生若滅增語是 可言 故 訶薩耶世等若四念住善非善若四正斷 聖道 聖道支善非善增語此增語既非有如 況有四念住善非善增語及四正斷 即四念住若生若滅增語是菩薩摩訶 八聖道支善非善尚畢竟不可得性非 即四正斷乃至八聖道支若善若非善 即四念住若善若非善增語是菩薩摩 支生滅 增語此增語既非 有如何 乃至 何 有 可

增語是菩薩摩訶隆善現汝復觀何義言即

念住若有罪若無罪增語非菩薩摩訶

四正斷乃至八聖道支若有罪若無罪

罪若無罪增語是菩薩摩訶薩即四正 乃至八聖道支若有煩惱若無煩惱增語非 惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩即四 至八聖道支若有罪若無罪增語是菩薩摩 增語及四正斷乃至八聖道支有罪無罪增 惱 惱若四正斷乃至八聖道支有煩惱 訶薩善現汝復觀何義言即四念住若 語此增語既非有如何可言即四念住若有 罪 菩薩摩訶薩耶世傳若四念住有煩 竟不可得性非有故没有四念住有罪無罪 語 尚畢竟不可得性非 煩 若 無 非菩薩摩訶薩耶世等若四 煩惱 無 四正 煩惱增語此增語既非有如何可言 斷乃至八聖道支有罪 增語 及四正斷乃至八聖道 有故 况有四念住 念 無罪 住有 無 惱 斷 JE. 有 罪 尚 有煩 煩惱 無 煩 煩 無 大般若波羅蜜多經卷第二十九

世間若出世間增語是菩薩摩訶薩耶世尊若如何可言即四念住若世間岩世間若四正斷乃至八聖道支若如何可言即四念住世間出世間增語及四正斷乃至八聖道支世間出世間出世間增語於增語既非有如何可言即四念住若世間若四正斷乃至八聖道

六四三

能

紋

義言即四念住若屬生死若屬涅縣增語 若清淨增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 隆摩訶薩即四正斷乃至八聖道支若雜染 聖道支雜染清淨尚畢竟不可得性非有故 世尊若四念住雜染清淨若四正斷乃至八 淨增語非菩薩摩訶薩即四正斷乃至八聖 善現汝復觀何義言即四念住若雜染若清 況有四念住雜染清淨增語及四正斷乃至 道支若雜染若清淨增語非菩薩摩訶薩耶 何可言即四 菩薩摩訶薩即四正斷乃至八聖道支若屬 聖道支雜染清淨增語此增語既非有 分教誡教授品第七之二十 般若波羅蜜多經卷第三十 唐 念住若雜染若清淨增語是答 藏 法 師 玄奘 奉 詔 譯 女十

支在内在外在五住在内在外在五

在内在外在兩間若四正斷乃至八聖道

兩間尚畢竟不可得性

況有四念住在内在外在兩間增語及四

在

兩間

增語非善薩摩訶薩耶世尊若四念

若屬涅槃增語是菩薩摩訶薩即四正斷 增語既非有如何可言即四念住若屬生 涯 若四念住屬生死屬涅槃若四正斷乃至 生死若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩耶 有故況有四念住屬生死屬涅槃增語及 聖道支屬生死屬涅槃尚畢竟不可得性 即四正斷乃至八聖道支若在內若在外若 隆摩訶隆善現汝復觀何義言即四念住若 至八聖道支若屬生死若屬涅槃增語是 在內若在外若在兩間增語非菩薩摩訶薩 斷乃至八聖道支屬生死屬涅槃增語此 龍 不可得增語是菩薩摩訶薩復次善現汝觀

即四念住若可得若不可得增語非菩薩摩 間增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言 若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩即四 正斷乃至八聖道支若在内若在外若在兩 此增語既非有如何可言即四念住若在 正斷乃至八聖道支在內在外在兩間增語 訶薩即四正斷乃至八聖道支若可得若 答言世等若若聖諦若集滅道聖諦尚畢竟 滅道聖諦增語非菩薩摩訶薩耶具壽善現 何義言即苦聖諦增語非菩薩摩訶薩即集 道聖諦增語此增語旣非有如何可言即苦 不可得性非有故況有苦聖諦增語及集滅

住

言即四念住若可得若不可得增語是菩薩

摩訶薩即四正斷乃至八聖道支若

可得若

支可得不可得增語此增語旣非有如何可

可得不可得增語及四正斷乃至八聖道

不可得尚畢竟不可得性非有故況有四念

可得不可得若四正斷乃至八聖道支可得

可得增語非菩薩摩訶薩耶世等若四念住

六四五

龍

絃

聖諦空不空增語此增語既非有如何可言聖諦空不空增語此類語表等 內得性非有故況 首聖諦淨不淨尚畢竟不可得性非有故況 首聖諦淨不淨尚畢竟不可得性非有故況 首聖諦淨不淨增語及集滅道聖諦若學若不淨增語 對傳語此增語既非有如何可言即苦聖諦 等增語此增語既非有如何可言即苦聖諦 等時語此增語。是菩薩摩訶薩即集滅道 聖諦若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即集滅道 聖諦若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即集滅道 聖諦若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即集滅道 聖諦若淨若不淨增語是菩薩摩訶薩即集滅道 聖諦若濟若不濟增語是菩薩摩訶薩 對復觀何義言即苦聖諦若空若不空增語 非有故況有苦聖諦空不空增語及集滅道 聖諦空不空增語此增語既非有如何可言 非有故況有苦聖諦空不空增語 非有故況有苦聖諦空不空增語 非有故況有苦聖諦空不空增語與集滅道 聖諦空不空增語此增語既非有如何可言

若有相若 若 Rp 訶薩善現 即 無 集滅道聖諦若空若不空增語是菩薩 苦聖諦 苦聖諦若空若不空增語是菩薩摩訶 相增語非菩薩摩訶薩即 無相 汝復觀何義言即苦聖諦若有 有 相 增語非菩薩摩訶薩 無 相若集滅道聖諦 集滅 道聖諦 有 那世 相 箏 相 隆 無 摩

復觀 **願無願若集滅道聖諦有願無願尚畢竟不** 願增語非菩薩摩訶薩耶世等若若聖諦有 岩 非菩薩摩訶薩即集滅道聖諦若有願若 若 若 相 椢 此 増語旣 有 無相 尚畢竟不可 無相增語及集滅道聖諦有相無相增 相若無相 何義言即苦聖諦若有願若無願增語 增語是菩薩摩訶薩即集滅道聖諦 非有如何 增語是菩薩摩訶薩善現 得性 可言即苦聖諦若有相 非有故况 有苦聖諦 語 無 汝

非有 得性非 若不寂靜增語是菩薩摩訶薩善現汝復 增語是菩薩摩訶薩 何義言即苦聖諦若遠離若不遠離增語 及集滅道聖諦寂靜不寂靜增語 靜若集滅道聖諦寂靜不寂靜尚畢竟不 非菩薩摩訶薩耶世等若苦聖諦寂靜不 是菩薩摩訶薩即集滅道聖諦若有願若 可得 即苦聖諦若寂靜若不寂靜增語非菩薩摩 願增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀 訶薩即集滅道聖諦若寂靜若不寂靜增語 有如何可言即苦聖諦若有願若無願 及 集滅 如 性 何 道聖諦有 有故 非 可言即苦 有 況有苦聖諦寂靜不寂靜增語 故 况 有苦 願 聖諦若寂靜若不寂 RP 無 集滅道 聖諦 願 增語 有 聖諦若寂 此增語旣 願 此增語 無 何義言 願 增語 觀 靜 旣 寂 可 非

六 四 七

龍

離增語及集減道聖諦遠離不遠離增語此 竟不可得性非有故况有苦聖諦遠離不遠 離不遠離若集滅道聖諦遠離不速離尚畢 雜增語非菩薩摩訶薩耶世尊若若聖諦 菩薩摩訶薩即集滅道聖諦若遠離若不遠

增語既非有如何可言即苦聖諦若遠 若遠離若不遠離增語是菩薩摩訶薩善現 不遠離增語是菩薩摩訶薩即集滅道聖諦 汝復觀何義言即苦聖諦若有為若無為增 語及集滅道聖諦有為無為增語此增語既 不可得性非有故況有苦聖諦有為無為增 無為增語非菩薩摩訶薩耶世尊若苦聖諦 語非菩薩摩訶薩即集滅道聖諦若有爲若 有為無為若集滅道聖諦有為無為尚畢竟 有如何可言即苦聖諦若有為若無為增 離若

若生若滅增語非菩薩摩訶薩即集滅道聖

苦聖諦生滅若集滅道聖諦生滅尚畢竟不

可得性非有故況有苦聖諦生滅增語及集

諦若生若滅增語非菩薩摩訶薩

耶世尊若

言即苦聖諦若有漏若無漏增語非菩薩摩 語是菩薩摩訶薩即集滅道聖諦若有 菩薩摩訶薩耶世學若苦聖諦有漏無漏若 訶薩即集滅道聖諦若有漏若無漏增語非 無為增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 集滅道聖諦有漏無漏尚畢竟不可得性 言即若聖諦若有漏若無漏增語是菩薩摩 聖諦有漏無漏增語此增語既非有如何 有故況有苦聖諦有漏無漏增語及集滅 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即苦聖諦 訶薩即集滅道聖諦若有漏若無漏增語是 為 道 非

茅

滅道聖諦生滅增語此增語既非有如何可 善增語非菩薩摩訶薩即集滅道聖諦若善 言即若聖諦若生若滅增語是菩薩摩訶薩 遊善現汝復觀何義言即苦聖諦若善若非 即集滅道聖諦若生若滅增語是菩薩摩訶

若非善增語非菩薩摩訶薩那世尊若若聖 集滅道聖諦善非善增語此增語既非有如 諦善非善若集滅道聖諦善非善尚畢竟不 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即苦聖諦 道聖諦若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩 若有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩即集滅 摩訶薩即集滅道聖諦若善若非善增語是 何可言即苦聖諦若善若非善增語是菩薩 可得性非有故況有苦聖諦善非善增語及 那世等若若聖諦有罪無罪若集滅道聖諦

是菩薩摩訶薩即集滅道聖諦若有煩惱若 若有煩惱若無煩惱增語非菩薩摩訶薩耶 善現汝復觀何義言即苦聖諦若有煩惱 道聖諦若有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩 若有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩即集滅 罪增語此增語既非有如何可言即苦聖諦 諦有煩惱無煩惱尚畢竟不可得性非有故 世等若苦聖諦有煩惱無煩惱若集滅道聖 聖諦有罪無罪增語及集滅道聖節有罪 有罪無罪尚畢竟不可得性非有故況有苦 聖諦有煩惱無煩惱增語此增語旣非有如 況有苦聖諦有煩惱無煩惱增語及集滅 無煩惱增語非菩薩摩訶薩即集滅道聖諦 無煩惱增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何 何可言即苦聖諦若有煩惱若無煩惱增語 道 岩 無

及集滅道聖諦雜染清淨增語此增語旣非

外在兩間增語及集滅道聖諦 非菩薩摩訶薩耶 間增語此增語既非有如何可言即苦聖 竟不可得性非有故況有苦聖諦在內 兩間若集滅道聖諦在內在外在 世尊若苦聖諦在 在內在外在 兩間 内在 尚

兩

間 即苦聖諦若可得若不可得增語非菩薩摩 諦若在內若在外若在兩間增語是菩薩摩 訶薩即集滅道聖諦若可得若不可得增語 訶薩即集滅道聖諦若在內若在外若在兩 增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言

得性 得若集滅道聖諦可得不可得尚畢竟不可 非菩薩摩訶薩耶世學若苦聖諦可得不 及集滅道聖諦可得不可得增語此增語旣 非 有如何可言即苦聖諦若可得若不可得 非有故況有苦聖諦可得不可得增語 可

若不可得增語是菩薩摩訶薩復次善現汝 增語及四無量四無色定增語此增語旣非 壽善現答言世等若四靜處若四無量四無 四無量四無色定增語非菩薩摩訶薩 觀何義言即四靜慮增語非菩薩摩訶薩 若無常增語非菩薩摩訶薩耶世等若四靜 現汝復觀何義言即四靜慮若常若無常增 色定尚畢竟不可得性非有故 增語是菩薩摩訶薩 竟不可得性非 有如何可言即四靜慮增語是菩薩摩訶薩 **慮常無常若四無量四無色定常無常尚畢** 即四無量四無色定增語是菩薩摩訶薩善 語及四無量四無色定常無常增語此增語 非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若常 有故況有四靜慮常無常增 即集滅 道聖諦若 況有四靜慮 耶具 可得

六五

龍

龍

我無我若四無量四無色定我無我尚畢竟若無常增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩那世尊若四無量四無色定若樂若若增語非菩薩摩訶薩事故。

是菩薩摩訶薩即四無量四無色定若我若 不可得性非有故況有四靜慮我無我增語 言即四靜應若淨若不淨增語非菩薩摩訶 及四無量四無色定我無我增語此增語既 薩即四無量四無色定若淨若不淨增語非 非有如何可言即四靜慮若我若無我增語 菩薩摩訶薩 耶世等若四靜慮淨不淨若 四 無我增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 若空若不空增語非菩薩摩訶薩即四無量 菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即四 言即四靜慮若淨若不淨增語是菩薩摩訶 無色定淨不淨增語此增語既非有如何 有故況有四静慮淨不淨增語及四無量四 無量四無色定淨不淨尚畢竟不可得性非 薩即四無量四無色定若淨若不淨增語是 静慮

空增語此增語旣非有如何可言即四靜慮 静慮空不空增語及四無量四無色定空不 定空不空尚畢竟不可得性非有故況有 四無色定若空若不空增語非菩薩摩訶薩 耶世等若四静慮空不空若四無量四無色 四

若空若不空增語是菩薩摩訶薩即四無量 慮若有 若四靜意有相無相若四無量四無色定有 若有相若無相增語非菩薩摩訶薩耶世等 善現汝復觀何義言即四靜慮若有相若無 四無色定若空若不空增語是菩薩摩訶薩 無相增語此增語既非有如 慮有相無相增語及四無量四 增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定 無相尚畢竟不可得性非有故況有四静 相若無相增語是菩薩摩訶薩即四 何可言即四静 無色定有相

無量 若四無量四無色定寂靜不寂靜尚畢竟不 是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義言即四靜 嶐 菩薩摩訶薩耶世等若四靜慮寂靜不寂靜 即四靜慮若有願若無願增語是菩薩摩訶 定有願無願增語此增語既非有如何可言 耶世等若四靜慮有願無願若四無量四無 無色定若有願若無願增語非菩薩摩訶薩 願岩無願增語非菩薩摩訶薩即四無量 摩訶薩善現汝復觀何義言即四靜慮若 四 **慮若寂靜若不寂靜增語非菩薩摩訶薩** 色定有願無願尚畢竟不可得性 有四靜慮有願無願增語及四無量四無色 無量四無色定若寂靜若不寂靜增語非 即四無量四無色定若有願若無願增語 |四無色定若有相若無相增語是 非 有故 菩薩 况

龍

增語非菩薩摩訶薩耶世學若四靜慮有為 義言即四靜處若有為若無為增語非菩薩 摩訶薩即四無量四無色定若有爲若無爲 語及四無量四無色定有為無為增語此增 不可得性非有故況有四靜慮有爲無爲增 無為若四無量四無色定有為無為尚畢竟 若有為若無為增語是菩薩摩訶薩善現汝 為增語是菩薩摩訶薩即四無量四無色定 語既非有如何可言即四靜慮若有為若無 尚畢竟不可得性非有故況有四靜慮有漏 若無漏增語非菩薩摩訶薩耶世學若四靜 慮 非苦薩摩訶薩即四無量四無色定若有漏 復觀何義言即四靜慮若有漏若無漏增語 無漏增語及四無量四無色定有漏無漏增 有漏無漏若四無量四無色定有漏

世等若四靜慮善非善若四無量四無色定

無色定若善若非善增語非菩薩摩訶薩耶

善若非善增語非菩薩摩訶薩即四無量四

善非善尚畢竟不可得性非有故況有四静 善若非善增語是菩薩摩訶薩即四無量四 增語此增語既非有如何可言即四靜處若 無色定若善若非善增語是菩薩摩訶薩善 愿善非善增語及四無量四無色定善非善 若 量四無色定若有罪若無罪增語是菩薩摩 罪增語此增語既非有如何可言即四靜慮 無罪尚畢竟不可得性非有故況有四靜慮 現汝復觀何義言即四靜慮若有罪若無罪 四靜處有罪無罪若四無量四無色定有罪 有罪若無罪增語非菩薩摩訶薩那世等若 增語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若 訶薩善現汝復觀何義言即四靜慮若有煩 有罪無罪增語及四無量四無色定有罪無 有罪若無罪增語是菩薩摩訶薩即四無

薍

增語及四無量 煩 語此增語旣非 薩摩訶薩善現汝復觀何義言即四靜慮若 量四無色定若有煩 可 摩訶薩耶世等若四靜慮有煩惱無煩惱若 無色定若有煩惱若無煩惱增語非 間 無量四無色定有煩惱 得性非有故況有四靜慮有煩惱無煩惱 若 前薩耶世等若四靜慮世間出世間若 四無色定若世間若出世間增語非菩薩 惱若無煩惱 有 四無色定世間出世間尚畢竟不可得 .若出世間增語非菩薩摩訶薩 無煩惱增語 故況有四靜慮世間出世間增語及 增語是菩薩摩訶薩 有如何可言即四靜處若有 四無色定有煩惱無煩惱 非菩薩摩訶薩即四 假若無煩惱增語是菩 無煩惱尚畢竟不 即四 即 無量 苦隆 凼 四 無 無 埓

間 静慮雜染清淨若四 雜 増 染清淨增語及四無量四無色定雜染清淨 淨尚畢竟不可得性非有故 染若清淨增語非善薩摩訶薩耶世等若 語非菩薩摩訶薩即四無量四無色定若雜 汝復觀何義言即四靜處若雜染若清淨增 若世間若出世間增語是菩薩摩訶薩善現 四 薩善現汝復觀 若屬涅槃增語非菩薩摩訶薩即四無量 四 無量 一增語是菩薩摩訶薩即四無量四無色定 非有如何 無色定若雜染若清淨增語是菩薩 語此增語既非有如何可言即四靜應若 染若清淨增語是菩薩摩訶薩即四無量 四無色定世間出世間增語此增 可言即四靜處若世間若出世 何義言即四靜慮若屬生 無量 四無色定雜染清 況有四靜慮雜 摩訶

在

兩

外在

兩

間若

四無量

四無色定在內在

增語非菩薩摩訶薩耶

世等若四

一静慮在

四無量四無色定若在內若在

4外若在

兩

死若屬涅槃增語是菩薩摩訶薩即四無量 語及四無量四無色定屬生死屬涅槃增語 得性非有故況 訶薩耶世等若四靜慮屬生死屬涅槃若 無量四無色定屬生死屬涅槃尚畢竟不可 無色定若屬生死若屬涅槃增語非菩薩摩 增語既非有如何可言即四靜應若屬生 有四静慮屬生死屬涅槃增 四 在內若在外若在兩間增語是菩薩摩訶薩 善現汝復觀何義言即四靜慮若可得若不 增語是菩薩摩訶薩即四無量四無色定若 定 何可言即四静慮若在內若在外若在 在

内在外在

兩間

增語

D此增語既非六

有

如

兩

間

此

慮在內在外在兩間增語及四無量四無色 摩訶薩善現汝復觀何義言即四靜處若在 内若在外若在兩間增語非菩薩摩訶薩即 四無色定若屬生死若屬涅槃增語是菩薩 問尚畢竟不可得性非有故況有四靜 外 間 內 不 菩薩摩訶薩 何 色定可得不可得尚畢竟不可得性非有故 世等若四靜慮可得不可得若四無量 可得 無色定可得不可得增語此增語 況有四靜處可得不可得增語及四 定若可得若不可得增語非菩薩摩訶 何義言即八解脫增語非菩薩摩訶薩即 可得增語是菩薩摩訶薩復次善現汝觀 可言即四靜慮若可得若不可得增語是 増語 非菩薩摩訶薩 .即四無量四無色定若可得若 即四無量 旣 無 四 非 無色 量 薩 四無 有 四 那

六五七

能

耶具壽善現答言世等若八解脫若 況 九次第定十遍處尚畢竟不可得性非有故 勝處九次第定十遍處增語非菩薩摩訶 薩 處增語此增語既非有如何可言即八解脫 增語是菩薩摩訶薩即八勝處九次第定十 言即八解脫若常若無常增語非菩薩摩訶 逼處增語是菩薩摩訶薩善現汝復觀何義 有八解脫 即八勝處九次第定十遍處若常若無常 增語及八勝處九次第定十遍 八勝 處

竟不可得性非有故況有八解脫常無常增 增語非菩薩摩訶薩耶世等若八解脫常無 及八勝處九次第定十遍處常無常增語 八勝處九次第定十遍處常無常尚畢 善薩摩訶薩即八勝處九次第 可言即八解脫若常若 語此增語既非有如何可言即八解脫若樂 苦增語及八勝處九次第定十遍處樂苦增 苦尚畢竟不可得性非有故況有八解脫樂 處若樂若苦增語非菩薩摩訶薩耶世等若 善現汝復觀何義言即八解脫若樂若苦增 定 若 現汝復觀何義言即八解脫若我若無我增 定十遍處若樂若苦增語是菩薩摩訶薩善 若苦增語是菩薩摩訶薩即八勝處九次第 處若我若無我增語非菩薩摩訶薩 語非菩薩摩訶薩即八勝處九次第定十遍 八解脫樂苦若八勝處九次第定十遍處樂 非菩薩摩訶薩即八勝處九次第定十遍 十遍處若常若無常增語是菩薩摩訶薩 八解脫我無我若 我無我尚畢竟不可得 八勝處 九次第定十遍 非有故況有八 耶世等

常若

增語既非有如何